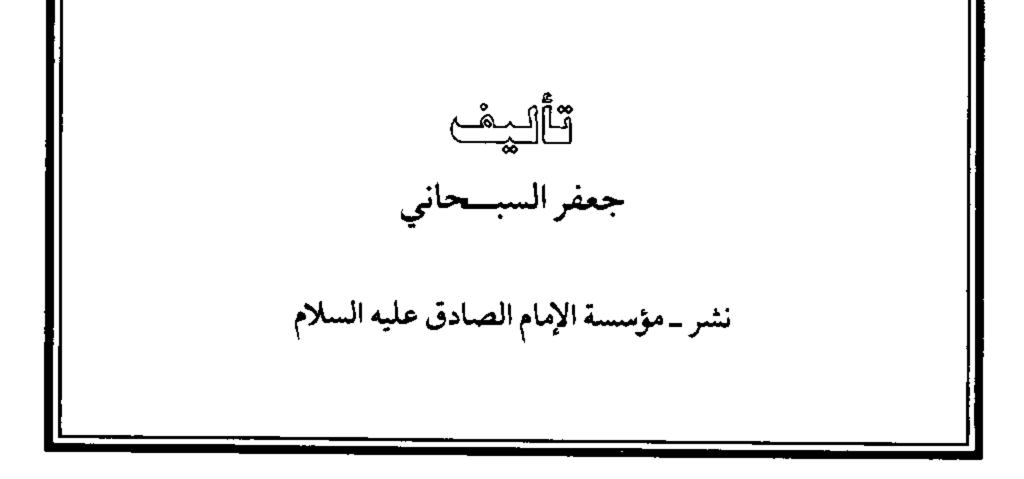
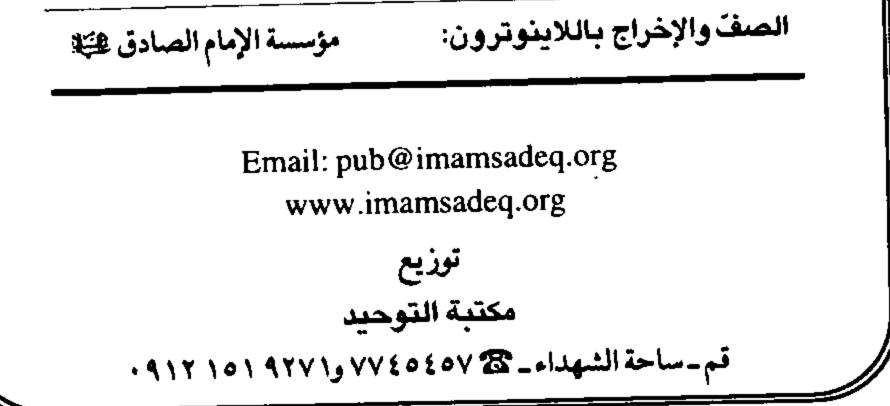
مفاهيم القرآن الجزء السبابع يبحث عن شفصيّة النبي الأكـرم (صلّى الله عليه واله وسلّم) و حياته في القرآن الكريم





|                                                                                     | حانی تبریزی، جعفر، ۱۳۰۸ _                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| . ـ قم: مؤسسة الإمام الصادق 🚓 ، ١٤٢٨ ق . = ١٣٨٢.                                    | ىيم القرآن/ تأليف جعفر سبحاني              |
| ج. v) SBN:978-964-357-266-2                                                         |                                            |
| ومسبة الإمام الصادق 🥵 . ب. عنوان .                                                  | تفاسير شيعهقرن ١۴ . الف. مز                |
| X9V/1V9                                                                             | م ۲س/ BP۹۸                                 |
|                                                                                     |                                            |
|                                                                                     |                                            |
| مفاهيم القرآن/ ٧                                                                    | اسم الكتـاب:                               |
| مفاهيم القرآن/ ٧<br>العلامة المحقّق آية الله جعفر السبحاني                          | اسم الكتــاب:<br>المـــــؤلف:              |
|                                                                                     | المـــــؤلف:                               |
| العلامة المحقق آية الله جعفر السبحاني                                               | المــــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
| العلّامة المحقّق آية الله جعفر السبحاني<br>الثالثة                                  | المـــــؤلف:<br>الطبعــــة:<br>المطبعـــة: |
| العلّامة المحقّق آية الله جعفر السبحاني<br>الثالثة<br>مؤسسة الإمام الصادق المَيَّلا | المــــــؤلف:                              |



بسم اللهالرحمن الرحيم

عواطف ساخنة و مشاعر تقدير

من أرض الذكريات الإسلاميّة : الحبشة (أثيوبيا)

وصلنا كتاب من العـالم الجليل الأستاذ محمد كمال آدم المـدرس في مدرسة أهل البيت يحمل في طيّاته عواطف ساخنة، حول «سلسلة مفاهيم القرآن» و ما فيها من بحوث في التوحيد و النبوّة، و قد وجـد فيها صاحب الـرسالة ما يعالـج مشاكل العصر التي تثيره الأقليّات الدينية في تلك الديار و إليك بعض ما ورد في الكتاب :

حضرة العالم العلاّمة و الحجّة الفهّامة ، الأستاذ جعفر سبحاني أطال الله بقاءه ذخراً للاسلام و المسلمين .

السلام عليكم و رحمة الله و بركاته

يسرّني غاية السرور و مزيد الفرحة أن تصل رسالتي هذه إليكم، و أنتم في تمام الصحّة و العافية و أتمنّي لكم النجاح و التوفيق في كل أعمالكم .

سيدي العزيز أنا أخوكم المسلم الأثيوبي محمد كمال آدم المدرس في مدرسة أهل البيت و إنّي أحد المتولّعين بمطالعة مـوْلَفاتكم الكثيرة المفيدة، و الرائعة، التي

قمتم بتأليفها لمعالجة المسائل الإسلامية معالجة جديدة و الدفاع عن حوزة الدين الإسلامي، في جميع جهات المعركة الفكرية مع الأعداء، فأوّل ما ظفرت به من مؤلَّفاتكم هو كتاب «معالم التوحيد في القرآن الكريم» فطالعته سطراً بعد سطر فأثلج صدري بالفرح و السرور، و الخطبة و الحبور، و ألفيته قد انطبق على مسمّاه اسمه، و تناسب ترکيبه و رسمه .

حقاً إنّ هذا الكتاب يُسحر الألباب و يجذب الأحباب، يحققُ و يبينن الصواب، و يفحم المتقوّل الكذّاب، حيث يقوم بتوضيح التوحيد الخالص، و يفنّد مزاعم من يشوّهون مفاهيم الدين الإسلامي و يقومون بتكفير اخوانهم المسلمين. فقدجمع بين دفّتيه دراسات كثيرة و مناقشات عديدة، فيا بشراكم انّكم من الذين أدركوا حقيقة الدين الإسلامي، و حملتهم غيرتهم على دينهم إلى أن يطلعوا الآخرين على ثمرات الحقائق فجزاكم الله خير الجزاء.

أستاذي الحبيب نحن في أثيـوبيا نفتخر بكم و بمـؤلّفاتكم القيّمـة و أستشعر شعوراً بأنّكم الحجّة و البـرهان للدفاع عن الدين الإسلامي فـي هذا الزمان، متّعنا الله بكم و وفّقنا لرؤيتكم .

و أخيراً نرجوا أن تزوّدنا بمعلومات تكشف عن عدد مؤلّفاتكم لنكون قادرين على متـابعتها و جمعها، و نحـن واثقون بأنّكـم تحققون مطلبنـا هذا في أسرع وقت ممكن، و الله يجزيكـم عن الإسلام و المسلمين خيـر الجزاء و دمتم في رعـاية الله و حفظه و تقبّلوا فائق تحيّاتنا.

أديس أبابا\_أثيوبيا محمد كمال آدم ١٤١١ /١٢ هـ الموافق ١٠ / ٧/ ١٩٩١م

### تقدير و اكبار

تفضّل به الأستاذ المجاهد و الكاتب القدير: الشيخ حسن الصف ار من علماء المنطقة الشرقية في الجزيرة العربية (قطيف) حيّاه الله و بيّاه

> سماحة العلاّمة الحجة الشيخ جعفر السبحاني ... حفظه الله السلام عليكُم و رحمة الله و بركاته ... و مما جاء فيه :

كما أنَّ الجيش في ميدان القتال يحتاج إلى دعم و امداد بالمؤنة و العتاد «الوجستيك» كذلك الدعاة إلى الله و طلائع الحركة الإسلامية، هم في أمسً الحاجة إلى من يرفدهم بالفكر العميق، و الدراسات العلمية و البحوث الهادفة عن قضايا العقيدة و مفاهيم الإسلام .

فالأمّة الإسلامية تخوض اليوم صراعـاً حضارياً، فكريّاً ضارياً حيث يخشى الإستكبار العالمي مـن أن تعود للأمّة ثقتها بدينها، و تبني صـرح الحضارة الإسلامية من جديـد على أنقاض الحضارة الماديّة التي ذاق الإنسان ويلاتها، و اتّضـح لديه فسادها و انحطاطها.

إنَّ العدوان العسكري و الحرب المفروضة التي شنَّت على الجمهورية الإسلاميَّة و حملات الإرهاب، و القمع الشرسة التي يواجهها المؤمنون الرساليون في كل مكان، و أعاصير الإعلام المضلَّل المناوئ للثورة و الحركة الإسلامية... هذه كلّها مظاهر و وسائل للمعركة الرئيسية و الصراع الحقيقي بين الحضارة الإسلامية المرتقبة، و الحضارة المادية المنحرفة.

و إذا كانت القيادة الميدانية، و الإدارة اليومية لشؤون التحرّك و الصراع مع الأعداء تأخذ كل وقت و جهد العلماء و المفكّرين الإسلاميين الواعيـن، فإنّ ذلك سيترك فراغاً خطيراً في مجال الدراسات العلمية العقائدية و العطاء الفكري .

فـلابـدّ و أن تتوجّه ثلّة مـن العلماء و المفكّريـن العـارفيـن بأبعـاد الصـراع الحضاري، و المـدركين لتطلّعات الأمّة، ليقوموا بـدور الإمداد و الدعـم الفكري و العلمي، خلف جبهة الصراع العسكري و السياسي و الإعلامي .

و سماحتكم هو في طليعة من يطمأن و يعتمد عليه لملء هذا الفراغ الكبير و سدّهذه الحاجة الماسَّة .

إنّ اهتمامكم باصدار البحوث العقائدية و الفكرية الرائعة ليشكّل سنداً و دعماً ضروريـاً لكل الرسـاليين المجـاهدين لإعـلاء كلمة الله و انقاذ العـالم مـن حضيض الإنحطاط المادي .

لقد قرأت العديد من أجزاء موسوعتكم (التفسير الموضوعي للقرآن) و بحثكم القيّم حول (التـوحيد و الشـرك) فوجـدت فيهـا الضالّة المنشودة مـن حيث الفكـر العميق، و الشمـوليّة الدقيقـة و الطرح الهادئ المـوضوعي فشكـر الله سعيكم و أدام توفيقكم و نفع المسلمين بفيض علمكم .

أرجو أن تتابعوا كتاب اتكم و بحوثكم في مجال التفسير الموضوعي للقرآن كما أرى ضرورة الإسراع في ترجمة هذه البحوث إلى اللغات العالمية الحية، و خاصّة اللغة الإنكليزية، فهناك الكثيرون من المسلمين ممّن لايجيدون اللغة العربية، يتطلّعون بفارغ الشوق إلى مثل هذه الدراسات العلمية، كما أنّ بعض مفكّري الغرب و الشرق يهمّهم الإطّلاع على مفاهيم الإسلام من بعد ما لفتت الثورة الإسلامية

المباركة أنظارهم نحو الإسلام . أسأل الله لكم دوام الصـــحة و النشـاط و لكلّ العاملين المؤمنين التوفيق و النجاح .

و السلام عليكم و رحمة الله و بركاته حسن موسى الصفار القطيف

بِسْم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيم

شخصية النبي محمد ﷺ و سيرته في القرآن الكريم

كانت حياة النبيّ الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) منذ ولادته و نعومة أظفاره، و حتى ساعة رحلته، و لقائه ربّه، طافحة بالحوادث، زاخرة بالوقائع، وقد لفتت تلك الحوادث و الوقائع أنظار المفكّرين و الباحثين و دفعتهم إلى ضبط كلّ جليل و دقيق منها، و هم بين مؤمن بدينه و رسالته، و شريعته و كتابه، و منكر لصلته بالله سبحانه و بعثته من قبله و لكن مذعن بشخصيته الفذّة، و حياته المثالية، فلا تجد شخصية في التاريخ وقعت محطّاً للبحث و الدراسة، و لفتت نظر الباحثين

و لو أُتيح لإنسان أن يقوم باستقصاء ما أُلِّف حول حياته طيلة هذه القرون، أو ما جادت به القرائح من القصائد و الأراجيز، لعشر على مكتبة ضخمة حافلة بآلاف الكتب و الرسائل، و الدواوين، و لأذعن ـ عندئذ ـ كلّ قريب و بعيد، و كل صديق و مناوئ بـ أنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) نسيج وحده، لـم تسمع أذنُ الدنيا بأحدٍ مثله و لم تر عين الدهر نظيراً له .

و قدخدم المؤرخون الأمة الاسلاميّة بل البشريّة جمعاء بتـآليفهم و تصانيفهم حول حياته و شخصيّته و جهوده و مساعيه في سبيـل إنقاذ البشريّة من أغلال الوثنيّة و الجنوح إلى كلّ معبود سوى الله تعالى، غير أنَّ نظر كلّ مؤلِّف كان إلى زاوية خاصّة من زوايا حياته، و إلى بعد واحد من أبعاد سيرته .

فمن باحث عن أخلاقه المثاليّة، و رأفته، و عبادته و تهجّده، و حسن سلوكه مع الناس، و أمانته التي أقرَّ بها العدو و الصديق .

إلى آخر يهتم ببيان كيفيّة نزول الوحي عليه، و قيامه ـ بمفرده ـ بنشر دعوته، و الإجهار برسالته، و الصمود في سبيل عقيدته، و تحمّل المشقّة كالجبل الراسخ لاتحرّكه العواصف.

إلى ثـالث يُلقي الضـوء على الجـانب السياسـي من حياتـه، فيجمع رسـائله الموجّهة إلى الملوك و الساسة و رؤساء القبائل، كوثائق و كتب سياسية .

إلى رابع أعجبه ذكر مغازيه و بعثه للسبرايا، و جهاده ضدّ المشركين و المنافقين و الخونة من أهل الكتاب .

إلى خـامس ركّز اهتمامـه على الجليل و الدقيـق من حياته مـن دون أن يجنح لجانب دون جانب لكنّه جمع و حشّد من دون تحقيق و لاتنقيب، فكتب كلّ ما عثر عليه في هذه المجالات .

شكر الله مساعي الجميع حيث خدموا البشريّة ببحثهم عن هذه الفريدة و هذه الحلقـة الأخيرة مـن سلسلة الأنبيـاء و المرسليـن، الّتي خصّهـا الله سبحانـه بكتابـه الخاتم، و دينه الخالد، و شريعته الأبديّة .

و لقد استند هؤلاء في تصوير حياة النبيّ (صلّي الله عليه و آله و سلّم) و وصف ما جرى عليه قبل البعثة، و بعدها، أو ما واجهه من الأحداث و الوقائع، إلى الروايات المرويّة عن الصحابة و التابعين الذين شاهدوا نور الرسالة كما شاهدوا القضايا و الحوادث بامّ أعينهم .

و لكن هناك طريقاً آخر أمثل و أشرف مـن الطريق الأوّل لم يهتم بـه الباحثون اهتمامـاً كافياً و لازمـاً، و إنّ التفتوا إليه فـي بعض الأحيـان، و هو الإستضاءة ــ في

تدوين معالم حياته ـ بكتاب الله الكريم، المنزّل على قلبه، ففيه تصريحات بمعالم حياته، و إشارات إلى خصوصيّاتها .

و القرآن الكريم و إن لم يكن كتاب تاريخ، بل هو كما وصف نفسه فُمدي للنّاس أي كتاب هدي لجميع الناس إلى أن تقوم الساعة، و لكنّه ربّما يتعرّض في بعض المناسبات لخصوصيّات حياته و أفعاله، و جهوده و مساعيه، و من خلال ذلك يستطيع الإنسان المتتبّع أن يستخرج صورة وضّاءة لحياته بالتدبّر في هذا القسم من الآيات و يقف على خلقه و سلوكه و سائر شؤونه، و بالتالي تتجلّى لناحياته من أوثق المصادر و أمتنها، فيرى القارئ صورته في مرآة القرآن كما ترى سيرته في ثنايا الكتب و السير، مع الفارق الكبير بين الصورتين، و المرآتين .

و هذا ما نقوم به في هذا الجزء من موسوعتنا القرآنية «مفاهيم القرآن» و نحن نعترف بأنّ هذاعب لايقوم به إلآ لجنة تفسيريّة تتناول الموضوع بصورة شاملة و موسّعة و معمّقة غير أنّ الميسور لايسقط بالمعسور، و ما نقوم به عمل فردي ليس لـه من المزايا ما للعمل الجماعي، و لكن «ما كـلّ ما يتمنتّى المرء يـدركـه». و توخّيـاً للتسهيل، خصّصنا لكلّ موضوع و ما يناسبه فصلاً.

و في الختام نتقدّم بالشكر الجزيل، إلى العالم الجليل و الكاتب القدير، الشيخ محسن آل عصور ـ حفظـه الله ـ حيث ساعدنا في تأليف هذه الجزء و تحريره و ترصيفه و تقريره حتى خرج بهذه الصورة البهيّة . شكر الله مساعيه الجميلـة .

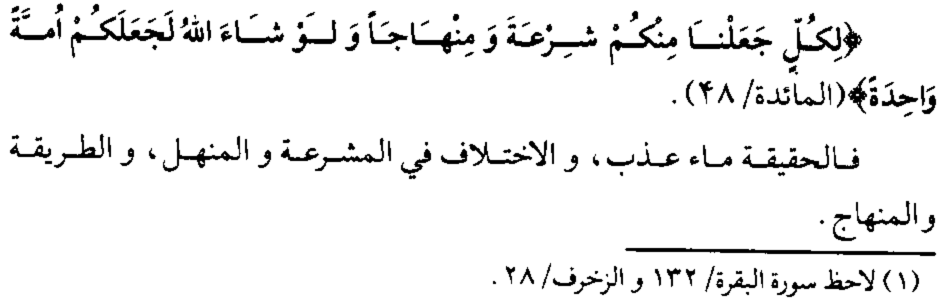
# بشائره في الكتب السماويّة

لقد تعلّقت مشيئة الله الحكيمة ببعث رجال صالحين لإنقاذ البشرية من الجهالة و الضلالة، و سوقهم إلى مرافئ السعادة، و أنزل عليهم شرائع فيها أحكامه و تعاليمه، و هذه الشرائع و إن كانت تختلف بعضها عن البعض الآخر، لكنَّها تتَّحد جوهراً وحقيقة، و تفترق صورة و شكلاً كما يشير إليه قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلاَمُ ﴾ (آل عمران/ ١٩). و قوله: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيهُمْ يَهُودِيَّأ وَ لانَصْرَانِيَّا وَ لَكِنْ كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (آل عمران/ ٤٧) ...

فالدين النازل من الله سبحانه إلى كمافَّة البشر في جميع الأجيال و القرون أمر واحد، و هو الإسلام، و قد أمر بتبليغه جميع رسله و أنبيائه من غير فرق بين السالفين و اللاحقين .

هذا و قديتفنّن القرآن الكريم في التعبير عن وحدة الشرائع من حيث الأصول والمبادئ و اختلافها شكليّاً بتصوير الدين نهراً كبيراً يجري فيه ماء الحياة المعنويّة، و الأمم كلُّها قاطنة على ضفَّة هذا النهر يردونه و يصدرون عنه، و ينهلون منه حسب حاجاتهم و اقتضاء ظروفهم، و كل ظرف يستدعي حكماً فرعيّاً خاصّاً .

قال سبحانه:



إنَّ وحدة الشرائع جوهـرأ، و اختلافها شكلًا و عَرْضًا، لاتعنى مـا يلوكه بعض الملاحدة من جواز التدين بكلَّ شريعة نازلة من الله سبحانيه إلى أمَّة من الأميم في العصور السابقة حتى أنَّه يسوّغ التديّن بشريعة إبراهيم في زمن بعثة الكليم، أو التمسّك بشريعـة اليهود في عهد المسيح، أو التديّن بالشرائع السابقة فـي عهد بعثة النبي الخاتـم(صلّى الله عليه و آله و سلَّم)، بل المفروض على كـلّ أمَّة أن تتمسَّك بالشريعة التي جـاء بها نبيَّها، فـلايجوز لليهـود سوى تطبيق التـوراة، و لاللنصاري سوى العمل بما جاء به المسيح، و لاللاُمّة المتأخّرة عنهما إلاّ العمل بالقرآن و السنّة النبويَّة، و ذلك لأنَّ للشكل و العَرْض سهماً وافـرأ في إسعاد الأمَّة و رقيَّها، فلكلَّ أُمَّة قابليات و مواهب فلا تسعدها إلاّ الشريعة التي تناسبها و تتجاوب معها .

فربَ أُمَّة متحضّرة تناسبها سنن و أنظمة خاصّة لاتناسب أُمّة أخرى لم تبلغ شأنها في التكامل و التحضّر.

و هـذا هو السبب في اختـلاف الشـرائع السماويَّة فـي برامجهـا العباديَّة و الإجتماعيَّة و السياسيَّة و الإقتصاديَّة، فكانت كلَّ شريعة كاملة بالنسبة إلى الأمَّة التي نزلت لهدايتها و إسعادها، و لكنَّها لاتتجاوب مع حاجات الأمم المتأخَّرة و لاتكفي لإحياء قابلياتها و ترشيد مـواهبها، فكأنَّ الأمم التـي خُصّت بالشرائع الالهيّة تلاميذ صفوف مدرسة واحدة، و كلّ شريعة برنامج لصفَّ خاصّ، فما زالت البشريّة ترتقي من صفٍّ إلى صفٍّ، و تتلقّى شريعة بعد شريعة، حتّى تنتهي إلى الصفِّ النهائي و الشريعة الأخيرة التي لاشريعة بعدها، و قدأوضحنا حقيقة ذلك الأمر عند البحث عن الخاتمية

أخذ الميثاق من النبيين على الإيمان به و نصره إنَّ وحدة الشرائع في الجوهر و الحقيقة أدَّت إلى أخذ الميثاق من النبيين بأنَّه سبحانه مهما أتـاهم الكتاب و الحكمة، و جاءهم رسول مصـدّق لما معهم، يجب (١) لاحظ مفاهيم القرآن ج٣ ص ١١٩-١٢٣.

عليهم الإيمان به و نصره، بل أخذ الإصر من أممهم على ذلك، فكان من وظائف كل رسول تصديق النبي اللاحق و الإيمان به، و نصره، عن طريق التبشير به و أمر أمّته بالتصديق به و مؤازرته \_ إذا أدركوه \_ فعلى ذلك أخذ سبحانه من إبراهيم الخليل ذلك العهد بالنسبة إلى الكليم، و من الكليم بالنسبة إلى المسيح، و منه على النبي الخاتم(صلى الله عليه و آله و سلم)، و من جهة أخرى أخذ الميثاق من الجميع على الإيمان بنبوة النبي الخاتم(صلى الله عليه و آله و سلم)، و نصره، و نصره، و التبشير به،

و المعاصرون للأنبياء السابقين و إن لم يـدركوا عصر النبي الأكرم غير أنّ ذلك الهتاف العـالمي وصـل إلى أخلافهـم و أولادهم فـوجب عليهم تلبية النبـي الخاتم بوصيّة من أنبيائهم، و هذا هو المتبادر من قوله سبحانه :

﴿وَ اِذْ أَخَذَ اللهُ مِيْثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا ٱنَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ ءَأَقْرَرْتُمْ وَ اَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ اِصْرِى قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَ اَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ﴾ (آل عمران/ ٨١).

ظهور الآية فيما ذكرناه من أخذ الميثـاق من كلّ متقدّم للمتأخّر، و من الجميع للأخير يتوقّف على تفسير الآية و تحليلها جملة بعد جملة :

١ - قوله : ﴿ وَ إِذْ أَجَذَ اللهُ مِنْثَاقَ النَّبِيِّينَ ﴾ .

إنَّ المراد من النبيين هم المأخوذ منهم الميثاق، و يدلُّ على ذلك قوله : ﴿ اَقْرَرْتُمْ وَ أَخَذْتُمْ عَلَى ذٰلِكُمْ إصرى قَالُوا أَقْرَرْنا قَالَ فَاشْهَدُوا وَ أَنا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ \* .

غير أنَّ النبي الواقع في أوَّل السلسلة يتمحَّض في أنَّهُ من أخذ منه الميثاق كنوح(عليه السلام) فإنَّه من بُدئَ به نزول الشريعة، و هداية الناس و تعريفهم بوظائفهم و تكاليفهم السماوية، كما أنَّ النبي الواقع في آخر السلسلة يتمحّض في أنَّه ممَّن أخذله الميثاق لأنَّ المفروض أنَّه لانبيَّ بعده .

و أمّا الأنبياء الواقعون في ثنايا السلسلة فهم من جهة أتحد منهم الميثاق و من جهة أخذ لهم الميثاق .

فالكليم مأخوذ منه الميثاق للمسيح و مأخوذ له الميثاق من الخليل و هكذا .

٢ - قوله سبحانه : ﴿ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ ﴾ .

إنّ «ما» في هذه الجملة أشبه بالشرطيّة من الموصولة لوجود «اللام» في جزائها و المعنى : مهما آتيتكم من كتاب و حكمة ثُمَّ جاءكم رسول مصدّق لما معكم لتؤمنّن به و لتنصرنّه .

والآية تهـدف إلى أنّ الله سبحانـه أخذ من الأنبيـاء الميثاق بـأنّه لو جـاء رسول إليهم مصدّق لدعوتهم إلى التوحيد ورفض الوثنيّة والإقرار بعبوديّة الكلّ لله تعالى،يلزم عليهم أمران :

الأوّل : الإيمان بهذا الرسول المُقْبِل .

الثاني : نصره .

فكأنّ إيتاء الكتـاب والحكمة يلازم ـ عند تطابـق الدعوتين ـ الإيمان بـالداعي اللاحق ونصـرته، و على ذلك فـالضمير المجرور والمنصوب فـي قوله : ﴿لتؤمننّ به ولتنصرنّه﴾ عائدان إلى الرسول المُقبل .

٣\_ قوله سبحانه : ﴿ ءَاَقْرَرْتُمْ وَاَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي﴾ . يعرب هذا عن أنَّه سبحانه لم يأخذ الميثاق من النبيِّين وحدهم بل فرض عليهم أخذ الميثاق مـن أممهم على ذلك، ولأجـل ذلك يخاطبهم بقـوله : ﴿ اقررتم انتم يا معشر النبيين، وهل أخذتم على ذلك عهدي؟ فأجابوا بالإقرار.

وإنَّما اقتصر في الجواب بإقرار الأنبياء فقبط، ولم يذكر أخذ الإصر من أممهم للاكتفاء بقوله : ﴿فَاشْهَدُوا وَ اَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ﴾ لظهور الشهادة في أنَّها على

الغير، فإذا كان الله سبحانه مع أنبياته شهوداً فيجب أن يكون هناك مشهوداً عليهم وهو أممهم .

فظهر أنَّ الآية تهدف إلى أخذ العهد والإصر من الأنبياء، وأممهم على الإيمان والنصرة .

فإذا راجعنا القرآن الكريم نرى أنّ المسيح قام بمسؤوليته الكبيرة حيث بشّر بالنبيّ وقال ـ كما حكى عنه سبحانه : ﴿وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرَّيَمَ يَا بَنِي إِسْرائِيلَ إِنِّى رَسُولُ اللهِ اِلَيْكُمْ مُصَـدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِى مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينَ﴾ (الصف/ ۶).

وليس المسيح نسيج وحده في هذا المجال بل الأنبياء السابقون قاموا بنفس هذه الوظيفة، يقول سبحانه: ﴿الَّذِينَ اتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقَاً مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ (البقرة / ١٢۶).

والضمير فـي «يعرفونــه» يرجع إلـى النبيّ الأكرم وهـو المفهوم من سيـاق الآية بشهادة تشبيه عرفانهم إيّاه بعرفان أبنائهم .

وما زعمه بعض المفسّريـن من أنّ الضمير راجع إلـى الكتاب الوارد فـي الآية لايناسب هذا التشبيه، والآية بصدد بيان أنّهم يعـرفون النبيّ بما في كتبهم من البشارة به، ومن نعوتـه وأوصافه وصفاته التي لا تنطبـق على غيره، وبما ظهر من آيـاته وآثار هدايتـه، كما يعرفون أبنـاءهم الذين يتـولّون تربيتهم وحيـاطتهم حتّى لا يفوتهـم من

أمرهم شيء، قال عبد الله بن سلام \_وكان من علماء اليهود وأحبارهم \_: أنا أعلم به منّى با بنى<sup>(۱)</sup>.

فالمراد من أهل الكتاب هم اليهود والنصاري، وكمانت الأغلبية في المدينة اليهود، والآية تعرب عن أنَّ الكليم قام بنفس ما قام به المسيح من التعريف بالنبيّ الخاتم حتّى عرّفهم النبيّ الخاتم بعلائم واضحة عرفته به اُمّتهُ عرفانها بأبنائها .

(۱) المنارج ۲ ص ۲۰.

وعلى ضوء ذلك فالدّين السماوي ديـن موحّد، والمبلِّغون له رجال صالحون، متلاحقون، موحّدون في الهدف والغاية، مختلفون في الشـريعة والمنهل، والجميع يبشّرون بالحلقات التالية بأمانة وصدق و إخلاص.

وهذه الآية و إن كانت تـركّز على أخـذ الميثاق من السـابقين على الـلاحقين ولكن الآية التالية تعـرب بفحوى الكلام على أنّ المتـأخّر أيضاً كـان مأموراً بتصـديق السابق، و لأجل ذلك قال المسيح عند بعثته :

أُمُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَاة (الصف / ۶).

وقد أمر النبيّ أمّته بالإيمان بما أنزل على من سبقه من الأنبياء، وقال سبحانه : فَلْ آمَنَا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَ إِسْمَاعِيلَ وَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْاسْبَاطَ وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لا نُفَرَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾ (آل عمران/ ٨٢).

ثمّ إنّ القرآن الكريم يذكر ذلك الميثاق في آية أخرى على وجه الاختصار ويقول : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ<sup>(١)</sup> وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَاَخَذْنَا مِنْهُمْ مِيثَاقاً غَلِيظا﴾ (الأحزاب/ ٧) .

(١) و قد ذكر سبحانه النبيين بلفظ عام يشمل الجميع ثمّ سمّى خمسة منهم بأسمائهم بالعطف عليهم، و لم يخصّهم بالـذكر إلاّ لعظمة شأنهم و رفعة مكانتهم، فـإنّهم أصحاب الشرائع،

إنّ إضافة الميثاق إلى النبيين (ميثاقهم) يعرب عن كون المراد من الميثاق هو الميثاق الخاص بهم، كما أنّ ذكرهم بوصف النبوّة مشعر بذلك فهناك ميثاقان :

ميثاق مأخوذ من عامّة البشر وهو الذي يشير إليه قوله : ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُ ورِهِمْ ذُرِيَّتَهَ مُ وَاَشْهَ كَهُ مَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ السَّتُ بِرَبَّكُمْ قُ الُوا بَلَى﴾(الأعراف/ ١٧٢).

وميثاق مأخوذ من النبيّين خاصّة بما أنّهم أنبياء وهو الذي تدل عليه الآية وهي وإن كانت ساكتة عن متعلّق الميثاق لكن تبيّنه الآية السابقة، وهو أخـذ الميثاق من النبيّين عامّة على أنّه إذا جاءهم رسول مصدّق لما معهم، يفرض عليهم الإيمان به والنصرة له .

هذا وإنّ الهدف الأسمى من فرض الإيمان والنصرة هو تأييد بعضهم ببعض حتى تستقر في ظل وحدة الكلمة ، كلمة التوحيد في المجتمع البشري ويكون الدين كلّه لله سبحانه كما قال : ﴿ إِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَاحَدَةً وَآنا رَبُّكُمُ فَاعْبُدُونَ (الأنبياء / ٩٢). وقال : ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ما وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنا إليَتك وَ ما وَصَّيْنا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدَّين وَلاَتَتَمَرَّقُوا فِيهِ ... ﴾ (الشورى / ١٣).

ولأجل اتّفاق الأنبياء في الهـدف والغـرض يعدّ سبحـانـه قوم نـوح مكذّبيـن

للمرسلين، وقال: ﴿ كَنَّبَتْ قَـوَمُ نُوحِ المُرُسَلِينَ \* إِذْ قَـالَ لَهُمْ أَخُلُوهُمْ نُبُوحٌ الْأ تَتَقُونَ﴾(الشعراء/ ١٠٥ و ١٠٢).

مع أنَّهم لـم يكذَّبوا إلاَّ واحد منهـم وهو نوح (عليه السـلام)، وذلك لأجل أنَّ دعوتهم واحدة وكلمتهم متّفقة على التوحيد، فيكون المكذّب للواحـد منهم، مكذّباً للجميع، ولذا عدّ الله سبحانه الإيمان ببعض رسله دون بعض، كفراً بالجميع، قال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنْكَفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِّكَ سَبِيلًا \* أُولَئِكَ هُمُ الكَافِرُونَ

حَقَّاً﴾ (النساء/ ١٥٠ ـ ١٥١)<sup>(.)</sup> وبما أنّ رسالة النبي الخاتم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) رسالة عالميّة خاتمة لجميع الرسالات أخذ من جميع الأنبياء الميثاق على الايمان بـه، ونصرته، والتبشير به ليسدَّ باب العذر على جميع الأمم حتّى يتظلّل الكلّ تحت لواء رسالته ويسير البشر عامّة تحت قيادته إلى السعادة .

ويشهد على ما ذكرنا ما روي عن الإمام أمير المؤمنين(عليه السلام) قال : «إنَّ الله أخَذَ الميثاق على الأنبياء قَبْلَ نبيّنا أن يخبروا أُممهم بمبعثه ورفعته ويبشّروهم به ويأمروهم بتصديقه»(٢).

وروىالطبري والسيوطي عن عليّ(عليه السلام) أنّه قال : «لم يبعث الله نبيّاً آدم فمن بعده إلاّ أخذ عليه العهد في محمّد، لئن بعث وهو حيّ ليؤمننّ بـه ولينصرنّه، و أمره بأن يـأخذ العهد على قـومه» ثمّ تلى هـذه الآية : ﴿وَإِذْ اَخَذَ اللهُ ميثاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ . . ﴾ (").

ويظهر من بعض الروايات أنَّه أخذ الميثاق منهم على وصيِّ النبيِّ الخاتم .

روى المحدّث البحرانـي عن الصـادق(عليـه السـلام) أنّه قـال : لم يبعث الله نبيّاً ولا رسولاً إلاّ وأخذ عليه الميثاق لمحمّد(صلّى الله عليه و آله وسلّم) بالنبوّة ولعليّ(عليه السلام) بالإمامة (٢).

وتخصيص الميثاق في هذه الروايات بالإيمان بـالنبي الخاتم لا ينافي ما ذكرنا

۱۸.

لكن وجه التخصيص في تلك الروايات بالنبي الخاتم، لأجل وقوعه آخر السلسلةوبه ختم باب وحي السماء إلى الأرض، فكأنَّ الكلِّ بعثوا للتبشير به والدعوة إلى الإيمان به ونصرته .

بشائر النبي الأكرم على الكتب السماوية لا تجد إنساناً سالماً في نفسه وفكره يقبل دعاوي الآخرين بلا دليـل يثبتها، وهذا أمر بديهي فطري جُبِل الإنسان عليه، يقول الشيخ الرئيس: «من قبل دعوى المدّعي بلا بيّنة وبرهان فقد خرج عن الفطرة الإسلامية» (١).

على هذا فيجب أن تقترن دعوى النبوّة بدليل يثبت صحّتها و إلاّ كانت دعوى فارغة غير قابلة للإذعان والقبول، لكن طرق التعرّف على صدق الدعوى ثلاث :

١\_ التحدّي بالأمر الخارق للعادة على الشرائط المقرّرة في محلَّه (الإعجاز) . ٢ \_ تصديق النبيّ السابق بنبوّة النبيّ اللاحق .

٣ ـ جمع القرائن والشواهد من حالات المدّعي، و المؤمنين به ومنهجه والأداة التي استعان بها في نشر رسالته، إلى غير ذلك من القرائن التي تفيد العلم بكيفيّة دعوى المدّعي صدقاً وكذباً .

وقد استدلَّ القرآن على صدق النبي الخاتم بتنصيص أنبياء الأمم على نبوَّته،

وقد عرفت تنصيص المسيح عليه بالاسم والتبشير به (`)كما عرفت انَّ سماته الواردة في العهديمن كانت في الكثرة والوفور إلى درجـة كانت الأمم تعـرفه على وجه دقيـق كما تعرف أبناءها (").

وقد صرّح القران بأنَّ أهل الكتاب يجدون اسم النبي الأكرم(صلَّى الله عليه و آله

- (١) نقله سيدنا الأستاذ الإمام القائد الراحل في درسه و لم يذكر مصدره . (٢) الصف/ ۶.
  - (٣) البقرة / ۴۶.

وسلّم) مكتوباً في التوراة و الإنجيل، قال عزّ من قائل :

﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبَاً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ (الأعراف/ ١٥٧).

و قد آمـن كثير من اليهـود و النصارى بنبوّة النبيّ الخـاتم(صلّى الله عليـه وآله و سلّم) في حياته و مماته لصراحة البشائر الواردة في التوراة و الإنجيل، بل لم يقتصر سبحانه على ذكر اسمه و سماته في العهدين، بل ذكر سمات أصحابه و قال :

كما لم يقتصر على أخذ العهد من النبيين ببيان البشائر به، بـل أخذ الميثاق من أهل الكتاب على تبيين بشائره للناس و عدم كتمانها، قال سبحانه:

﴿وَ إِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ لَتُبَيَّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَ لَاتَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِنْسَ مَا يَشْتَرُونَ﴾ (آل عمران/ ١٨٧).

و هذه الآية تؤيّد ما استظهرناه من قوله سبحانه : ﴿ وَ إِذْ أَخَذَ اللهُ مِبْأَقَ النَّبِيِّينَ

و قد كان ظهور النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بين الأميين على وجه كان اليهود يستفتحون بـه على مشركـي الأوس و الخزرج، و كانوا يقولـون لمن ينابذهم : هذا نبيّ قد أطلّ زمانه ينصرنا عليكم، قال سبحانه :

۲.

وَ لَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِاللهِ مُصَدِّقٌ لِما مَعَهُمْ وَ كَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى التَّذِينَ كَفرُوا فَلَمتَ جاءَهُمْ مسَاعتَرَف وا كَفرُوا بِهِ فَلَعْن تَهُ اللهِ عَلى الكَافِرِينَ (البقرة/ ٨٩). الكَافِرِينَ (البقرة/ ٨٩).

روى الطبرسي عن معاذبن جبل، و بشربن البراء: انّهما خـاطبا معشر اليهود و قالا لهم: اتّقوا الله وأسلموا فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد و نحن أهل الشرك، و تصفونه و تذكرون أنّه مبعوث، فقال سلام بـن مسلم أخو بنـي النضير: ما جـاءنا بشيء نعرفه، ما هو بالذي كنّا نذكر لكم، فنزلت هذه الآية<sup>(1)</sup>.

و عن الإمام جعفر الصادق(عليه السلام) أنّه لما كثر الحيّان (الأوس والخزرج) بالمدينة، كانوا يتناولون أموال اليهود، فكانت اليهود تقول لهم : أمّا لو بعث محمد لنخرجنكم من ديارنا و أموالنا، فلمتا بعث الله محمداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) آمنت به الأنصار، و كفرت به اليهود، و هو قوله تعالى : فو كَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا \$").

و بالرغم من أخذ الميثاق من الأمم، و بالرغم من تعرّف تلك الأمم على النبي الخاتم، عمد أصحاب الأهواء منهم إلى كتمان البشائر به، و إخفاء علائمه، وسماته الواردة في كتبهم كما يقول سبحانه : ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا اَنْزَلَ اللهُ مِنَ الكِتَابِ وَ يَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ وَ لاَيْكَلَّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ القِيَامَةِ وَ لاَيْزَكِيهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابٌ اَلِيمٌ (البقرة/ ١٧٤).

و قال سبحانه :

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَ الْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَٰتِكَ يَلْعَنُهُمُ اللهُ وَ يَلْعَنُهُمُ اللاَّعِنُونَ ﴾ (البقرة / ١٥٩).

و المعنى بالآية نظراء كعب بن الأشرف و كعب بن أسد و ابن صوريا و غيرهم

(١) مجمع البيان ج١ ص١٥٨. (٢) تفسير العياشي ج١ ص ٥٠.

من علماء اليهـود و النصاري الذيـن كتموا أمر محمـد (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) و نبوّته و هم يجدونه مكتوباً في التوراة و الإنجيل مثبّتاً فيهما<sup>(١)</sup>.

قال العلاّمة الطباطبائي : المراد بالكتمان و هو الإخفاء أعـمّ من كتمان أصل الآية و عدم إظهـارها للناس، أو كتمان دلالتها بالتـأويل، أو صرف الدلالة بـالتوجيه كما كانت اليهود تصنع ببشارات النبوّة ذلك فما يجهله الناس لايظهرونه، و ما يعلم به الناس يؤولونه بصرفه عنه(صلّى الله عليه و آله و سلّم)<sup>(1)</sup>.

و قال سبحانه :

﴿وَ إِذْ اَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ لَتُبَيَّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَ لاتَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ﴾ .

و الضمير في «لتبيّننَه» إمّا عائد إلى النبي الخاتم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) المفهوم من سياق الآية، أو إلى الكتاب المذكور قبله، و على كل تقدير يدخل في الآية، بيان أمر النبي لأنّه في الكتاب، و الظاهر أنّ الآية مطلقة تعمّ كل ما يكتمونه من بيان الدين و الأحكام و الفتاوى و الشهادات.

النبي الأكرم و دعاء الخليل أمر سبحانه إبراهيم الخليل بتعمير بيتـه، و قدقام الخليل بما أُمر، و بمساهمة فعليّة من ابنه «إسماعيل» و قدحكي سبحانه دعاءه عند قيامه بهذا العمل و قال :

﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيهُ القَوَاعِدَ مِنَ الْبَينْتِ وَ إِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَتُلْ مِنَّا إِنتَكَ أَنْتَ السَّمِيعُ العَلِيمُ \* رَبَّنَا وَ اجْعَلْنَا مُسْلِمَيْن وَ مِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَ أَرِنَا مَناسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ \* رَبَّنا وَ ابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيات الله أَيْعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَالْحِكْماةَ وَيسُزَكِّبِهِمْ إِنسَّكَ أَنسْتَ الْعسَزِيسَ

(١) مجمع البيان ج ١ ص ١٩٥ . (٢) الميزان ج ١ ص ٣٩۴.

## الْحَكِيمُ ﴾ (البقرة / ١٢٧ \_ ١٢٩) .

فقد دعا إبراهيم لـذرّيته مـن نسل إسماعيـل القاطنين فـي مكّة و حـواليها، ولم يبعث سبحانه مـن تتوفّر هذه الأوصاف الواردة في الآية مـن تلاوة الآيات و تعليم الكتاب و الحكمة و التزكية سوى النبي الأكرم محمد(صلّى الله عليه و آله و سلّم).

و الآية تـدلّ على أنّ إبراهيم و إسماعيل دعيا لنبيّنا بجميع شرائط النبوّة لأنّ تحت التـلاوة الأداء، و تحت التعليم البيان، و تحت الحكمة السنّة، و دعوا لأمته بـاللطف الـذي لأجلـه تمسّكوا بكتـابه و شـرعـه فصاروا أزكيـاء، و بما أنّ المرافق و المشارك في الدعاء مع إبراهيم هو ابنـه، فيجب أن يكون النبي من نسل إبراهيم من طريق ابنه، و لـم يكن في ولد إسماعيل نبيّ غير نبيّنا (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) سيّدالأنبياء.

و قداستجاب الله سبحانه دعاء الخليل و ابنه إذ بعث في ذرّيته رسولاً و قال : ﴿لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيَسُزُكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهِمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبَتْلُ لَفِي ضَلاَلٍ مُبِينَ﴾ (آل عمران/ ١٢۴) .

و قال تعالى : ﴿ هُوَ اللَّذِي بَعَثَ فَعِ الْأُمِّيِينَ رَسُولًا مِنْهُمُ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّبِهِمْ وَ يُعَلَّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلاَلٍ مُبِينِ (الجمعة/٢).

و لقد نقَّب علماء الإسلام في العهدين(التوراة و الإنجيل) و جمعوا البشارات الواردة فيهما على وجه التفصيل، و من أراد الوقوف عليها فليرجع إلى الكتب المعدّة لذلك<sup>(۱)</sup>. و نحن نعرض عن نقل تلكم البشائر في هذه الصحائف لأنّ نقلها يوجب الاسهاب في الكلام و الخروج عن وضع المقال.

(١) مثل أنيس الأعلام في نصرة الإسلام لفخر الاسلام الشيخ محمد صادق، في ستة أجزاء واظهار الحق تأليف الشيخ رحمة الله الهندي و هو كتاب ممتع، و الهدى إلى دين المصطفى تأليف الشيخ العلامة محمد جواد البلاغي، و في كتاب بشارات العهدين غنى و كفاية.

ثقافة قومه وحضارة بيئته

إنَّ الإنسان مهما بلغ من الكمال لايستطيع أن يجرّد نفسه و فكره، و منهجه الإصلاحي عن معطيات بيئته، فهو يتأثّر عن لاشعور بثقافة قومه، و حضارة موطنه، و لكن إذا راجعنا تفكير إنسان و شخصيته فوجدناها منقطعة عن تأثيرات الظروف التي نشأ فيها، و مباينة لمقتضياتها، بل كانت على النقيض منها،نستكشفأنّ لما جاء به من التشريع و التقنين و لما قدّمه إلى أُمّته من مبادئ الإصلاح خلفيّة سماويّة غير خاضعة لثقافة قومه، و تقاليد قبيلته.

و هذا نجـده في ما حمله رسـول الإسلام إلى قومـه و إلى البشرية جمعـاء من عقائد و أخلاق و تشريعات .

و للوقوف على هذه الحقيقة نقدّم عرضاً خاطفاً عن حياة العرب في عصره قبل ميلاده و بعده، و من المعلوم أنّ الإسهاب في ذلك يتوقّف على الغور في التاريخ والسيرة و هو خارج عن هدفنا، بل نقدّم موجزاً ممّا يذكره القرآن عن حياتهم المنحطّة البعيدة عن الحضارة، و ستقف أيّها القارئ الكريم من خلال ذلك على أنّ الذي جاء به رسول الإسلام الكريم، من عقائد و أخلاق و سنن، تضاد مقتضيات ظروفه، فهو بدل أن يؤكّد تفكير قومه و طقوس قبيلته و تقاليد وسطه الذي كان يعيش فيه، بدأ يكافحها و يفنّدها بالاسلوب المنطقي.

لقدنشأ رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) بين قومه و قـد كانوا منقطعين عن الأنبياء و برامجهم حيث لم يبعث فيهم نبيٍّ، قال سبحانه في هذا الصدد :

﴿ وَ لَكِنْ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ لِتُنْ ذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَرُونَ﴾ (القصص/ ۴۶).

يقول تعالى : ﴿ اَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بِـَلْ هُـُوَ الْحَقُّ مِـنْ رَبِّكَ لِتُنْذِرَ قَـوْماً مَـا أَتَـاهُمْ مِـنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ﴾(السجدة/ ٣).

> و قال سبحانه : ﴿لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أُنْذِرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ﴾(يس/ ۶).

و هذه الآيات تعرب عن أنّ أمّ القرى و ما حولها لـم يبعث فيهـا أي بشير أو نذيس، و الآيات تعني هذه المنـاطق و القاطنيـن فيها، و لاتعني العرب البـائدة التي بعث فيها أنبياء عظام كهود و صالح و شعيب، و لاعامّة المناطق في الجزيرة العربيّة و لاعامّة القبائل من القحطـانيين و العدنايين، و قدكان فيهم بشير و نـذير كخالدبن سنان العبسي و حنظلة على ما في بعض الروايات و الأخبار.

و من المعلوم أنّ الأمّة البعيدة عن تعاليم السماء خصوصاً في العصور البعيدة التي كانت المواصلات فيها ضعيفة بين الأمم، و كانت عقلية البشر في غالب المناطق قاصرة عن تنظيم برنامج ناجح للحياة الإنسانية، فحياتهم لاتتعدّى عن حياة الحيوانات بل الوحوش في الغابات، و لايكون لهم من الإنسانية شيء إلاّ صورتها، و لا من الحضارة الأرسمها

و لا من الحضارة إلا رسمها . و هذا هو القرآن يصفهم بأنَّهم كانوا على شفا حفرة من النار، ولم يكن بين

سقوطهم واقتحافهم فيها إلا خطوات ودقائق بـل لحظات لولا أنَّ النبيّ الأكرم أنقدهم من النار، قال تعالى :

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعَاً وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ اَعْدَاءَ فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَاَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْواناً وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ ف مِنْهَا﴾ (آل عمران/ ١٠٣).

وقد تضمّن قوله سبحانه : ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ الله ﴾ استعارة بليغة حيث صوّر قوم النبيّ كالساقطيـن في قعر هـوَّةٍ سحيقة لا يقدورن على الخروج، وفي يـد النبيّ حبل ألقاه في قعر تلك الهوّة يدعوهم إلى التمسّك به حتّى يستنقذهم من الهلكة .

هذا ما يصف به القرآن الكريم بيئة النبيّ وعقلية عشيرته، على الوجه الكلّي، ولكنَّه يصفهم في الآيات الأخر بالإنحطاط والإنهيار بشكل مفصَّل . و إليك بيان ذلك في ضوء الآيات القرآنية .

١ \_ الشرك أو الدين السائد

كان الـدين السـائد في العـرب في الجـزيرة العـربية عـامّة، ومنطقـة أُمُ القرى خاصّة، هو الشرك بالله سبحانه، فهم وإن كانـوا موحّدين في مسألة الخالقيّة، وكان شعبارهم هبو أنَّ الله هو الخبالق للسمباوات والأرض، ولكنَّهم كبانوا مشبركين في المراحل الأخرى للتوحيد .

أمّا كونهم موحدين في مجال الخالقيّة فلقول سبحانه : ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمُ مَنْ خَلَقَ السَّمواتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾ (لقمان/ ٢٥) ().

وأمَّا كمونهم مشركين في المراتب الأخرى للتوحيد فيكفى في ذلك كونهم مشركين في أمر الربوبية (تدبير العـالم) هو أنَّ الوثنية دخلت مكَّة وضواحيها، بهذا اللون من الشرك (الشرك في الربوبية) .

روى ابن هشام عن بعض أهمل العلم أنَّه قال : «كمان عمرو بن لُحْمي أوَّل من أدخل الوثنية إلى مكَّة ونواحيها، فقد رأى في سفره إلى البلقاء من أراضي الشام أناساً يعبدون الأوثان وعندما سـألهم عمّا يفعلون، قالوا: هذه أصنام نعبـدها فنستمطرها، فتمطرنا، ونستنصرها، فتنصرنا، فقال لهم: أفـلا تعطونني منها فأسيـر بها إلى أرض

(١) و لهذا المضمون آيات أخر لاحظ العنكبوت/ ٤١، الزمر/ ٣٨، و الزخرف/ ٩و٧٨.

العرب فيعبـدوه، فاستصحب معه إلـي مكّة صنماً بـاسم «هبل» ووضعه علـي سطح الكعبة المشرّفة ودعي الناس إلى عبادتها»(·).

وأمّا الشرك في العبادة : فقد كان يعمّهم قاطبة إلاّ أناساً لا يتجاوز عددهم عن عدد الأصابع، فالأغلبيّة الساحقة كانوا يعبدون الأصنام مكان عبادته سبحانه زاعمين أنّ عبادتهم تقرّبهم إلى الله، قال سبحانه :

﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا اِلَى اللهِ زُلْفَيٰ ا نَّ اللهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِيمَا هُمْ فيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ (الزمر/ ٣).

والقرآن شـدد النكير على فكرة الشرك أكثر مـن كل شيء، وفنـدّها بأسـاليب علميّة وعقليّة، ولقد صوّر واقع الشرك ووضع المشرك ببعض التشبيهات البليغة التي تقع في النفوس بأحسن الوجوه، قال سبحانه :

هَمَثُلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِياءَ كَمَثُلَ الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْنَاً وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ (العنكبوت/ ۴۱).

وقال تعالى : ﴿وَمَنْ بُشْرِكْ بِاللهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ﴾ (الحجّ/ ٣١) .

فالمعتمد على الحجر، والخشب الـذي لا يبصـر، ولا يسمع، ولا ينفـع، ولايضرّ، كـالمعتمد على بيت العنكبـوت الذي تخرقه قطـرة ماء، وتحرقه شعلـة نار

وتكسحه هبّة ريح .

٢ \_ إنكار الحياة بعد الموت

الإعتقاد بالحياة بعد الموت هو الرصيـد الكامل للتديّن، وتطبيـق العمل على الشريعة، ولكـن العرب كانت تنزعج مـن نداء الدعوة إلى الإيمـان بها، لأنّ الإيمان

(١) السيرة النبوية لابن هشام ج١ ص٧٩.

بالحياة المستجدة، يستـدعي كبح جمـاح الشهوات، ووضع السـدود والعوائق دون المطامـح و المطامع، وأيـن هذا مـن نزعة الأمّـة المتطرّفة التـي لا تهمّها إلاّ غـرائزها الطاغية ورغباتها الجامحة .

وبما أنَّ ذكر الموت والحياة بعده يلازمان الحساب والجزاء، لهذا كان العرب يقـابلـون النبـيّ بـالسـبّ والشتـم واتّهـامـه بـالجنـون، لأجـل إنبـانه عـن أمـر غيـر مقبول، وحادث غير معقول، قال سبحانه :

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنَبِّكُمْ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ \* اَفْتَرى عَلَى اللهِ كَذِبَاً أَمْ بِهِ جِنَّةٌ بَلِ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالاَخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالضَّلالِ البَعِيدِ﴾ (سبأ/ ٧\_٨)

## ٣ \_ عقيدتهم في الملائكة والجنّ

ومن عقائدهم: إنّ الملائكة بنات الله سبحانه، وفي الوقت نفسه كانوا يكرهون البنات لأنفسهم، يقول سبحانه:

﴿ اَلِرَبِّكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ \* اَمْ خَلَقْنَا الْمَلاَئِكَةَ إِنَانًا وَهُمْ شَاهِدُونَ \* اَلا إِنَّهُمْ مِنْ اِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ \* وَلَدَ اللهُ وَ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُون \* اَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (الصافّات / ١٢٩ \_ ١٥٢).

يشير بقوله : ﴿ أَمْ خَلَقْنَا الْمَلائِكَةَ إِناثًا وَهُمْ شَاهِدُونَ ﴾ ؟ .

٣ ـ إنّ توصيف الملائكة بناتـاً لله يستدعي أنّه سبحـانه ولدهنّ وهـو منزّه عن الإيلاد والاستيلاد، و إليه يشير قوله : ﴿لَيَقُولُونَ وَلَدَ اللهُ وَاِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ﴾ .

ثمّ إنّهم كانوا يتخيّلون وجود نسب بيـن الله والجنّ ، والوحي يحكي ذلك على وجه الإجمال قوله سبحانه :

﴿وَجَعَلُ وَابَيْنَ مُ وَبَيَنْ الْجِنَّةِ نَسَبَ أَوَلَقَ دُعَلِمَتْ الْجِنَّةُ إِنَّهُ مُ لَمُحْضَرُونَ﴾ (الصافات/ ١٥٨).

وقد ذكر المفسّرون وجـوهاً مختلفة لتبيين ذلك النسب أظهرهـا بالاعتبار أنّهم قالوا : صاهر الله الجنّ فوجدت الملائكة تعالى الله عن قولهم''.

### ۴\_سيادة الخرافات

إنّ الأمة البعيدة عـن تعاليم السماء، وهداية الأنبياء يعيشون غالباً في خِضمً الخرافة، ويستسلمون فـي مجال العقيدة إلى الأساطير والقصص الخـرافية، وكذلك كانت الأميّة العربية عصر نـزول القرآن، فقد كانت غـارقة في الخرافات والأساطير، وقد جمع «الآلوسي» تقاليدهم الإجتماعية، وطقوسهم الدينيّة في كتابه «بلوغ الارب في معرفة أحوال العرب» حيث يجد القارئ فيها تلاً من الأوهام والخرافات، وقد ذكر

القرآن الكريم نماذج من عقائدهم، ونحن نشير إلى بعض ما وقفنا عليه في القرآن .

أ\_كانت العرب في عصر حياة النبي قبل البعثة تحكم على بعض الأصناف من الأنعام بأحكام خاصّة تنشأ عن نيّة التكريم وقصد التحرير لها، غير أنّ تلك الأحكام كانت تؤدِّي إلى الإضرار بالحيوان، وتلفه وموته عن جوع وعطش، وقد حكى سبحانه تلك الأحكام عنهم وقال : ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَائِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حام وَلَكِنَّ

(١) مجمع البيان ج ٢ ص ٢۶.

٣.

الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (المائدة / ١٠٣).

والآية تعرب عن أنّهم كانبوا ينسبون أحكامهم في هذه الحيوانات والأنعام الأربعة إلى الله سبحانيه، ولأجل ذلك وصف سبحانيه تلك النسبية بالإفتراء عليه، وثلاثة منها أعني «البحيرة» و «السائبة» و «الحامي» من الإبل، و الوصيلة من الشاة، وقد اختلف المفسّرون في تفسير هذه الكلمات، ولكن الجميع يشتركون في أنّ الأحكام المترتبة عليها كانت مبنية على تحريرها والعطف عليها، ونحن نذكر تفسيراً واحداً لهذه الكلمات، ومن أراد التبسّط والتوسّع فليرجع إلى كتب التفسير.

١ - البحيرة: هي الناقة إذا نتجت خمسة أبطن، وكان آخرها ذكراً، شقُّوا أذنها شقًا واسعاً وامتنعوا من ركوبها ونحرها، ولا تطرد عن ماء، ولا تمنع عن مرعى، فإذا لقيها المعيي لم يركبها.

٢ ـ السائبة : وهي ما كانوا يسيبونه من الإبل، فإذا نذر الرجل للقدوم من السفر أو للبرء من علّة أو ما أشبه ذلك، قال : ناقتي سائبة، فكانت كالبحيرة في أن لا ينتفع بها، ولا تطرد عن ماء ولا تمنع عن مرعى .

**٣ ـ الحامي**: وهو الذكر مـن الإبل كانت العرب إذا أنتجت مـن صلب الفحل عشرة أبطن، قالوا: قد حمي ظهره، فلا يحمل عليه ولا يمنع من ماء ولا مرعى.

۴ ـ الوصيلة: وهي في الغنم، كانت الشاة إذا ولـدت أنثى فهـي لهم، وإذا

ولدت ذكراً جعلوه لآلهتهم، فإن ولدت ذكراً وأُنثى، قالوا: وصلت أخاها فلم يذبحوا الذكر لآلهتهم (').

وقد أشار القـرآن إلى أنّ الدافع لاتّباع هـذه الأحكام حتّى بعد نزول الـوحي هو تقليد الآباء، وقد أشار إليه بقوله : ﴿ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّشُولِ

(١) مجمع البيان ج٢ ص٢٥٢ ، و لم نذكر سائر التفاسير لاشتراك الجميع في أنَّ الأحكام كانت مبتنية على تسريحها و إظهار العطف لها .

قَالَبُوا حَسْبُنا ما وَجَدْنا عَلَيْهِ آبَاءَنا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ شَيْنًا وَلاَ يَهْتَدُونَ﴾ (المائدة/ ١٠۴).

ثمّ إنّ هـذه الأحكام و إن كانـت لغاية تسريحهـا و إظهار العطف عليهـا لكنّها كانت تؤدّي بالمـآل إلى موتها وهلاكها عن جوع وعطـش، لأنّ تسريحها في البوادي والصحاري من دون حماية راع ولا رائد كان ينقلب إلى هلاكها .

. ب \_ إنّ القرآن الكريم يحكي عن العرب المعاصرين لنزول الوحي خرافة أُخرى في مجال الأطعمة إذ قال سبحانه :

﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَ الْآنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَ هَذَا لِشُرَكَاثِنَا فَمَا كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلاَيَصِلُ اِلَى اللهِ وَ مَا كَانَ لِلّهِ فَهُوَ يَصِلُ اِلَى شُرَكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ﴾ (الأنعام/ ١٣۶).

و الآية تحكي عن أنّ المشركين كانوا يخرجون من الزرع و المواشي نصيباً لله ونصيباً للأوثان، فما كان للأصنام لايصل إلى الله، وما كان لله فهو يصل إلى الأصنام.

و قد اختلف المفسّرون في كيفيّة هذا التقسيم الجائر فنذكر تفسيراً واحداً .

قالوا : إنّهم كانوا يزرعون لله زرعاً، و للأصنام زرعاً، و كان إذا زكى الزرع الذي زرعوه لله، و لم يزك الزرع الذي زرعوه للأصنام، جعلوا بعضه للأصنام و صرفوه إليها، و يقولون : إنّ الله غني، و الأصنام أحوج، و إن زكى الزرع الذي جعلوه للأصنام، و لم يزك الزرع الذي زرعوه لله، لم يجعلوا منه شيئاً لله، و قالوا : هو غني، وكانوا يقسمون النعم فيجعلون بعضه لله، و بعضه للأصنام، فما كان لله أطعموه الضيفان، و ما كان للصنم أنفقوه على الصنم".

ج ـو من تقـاليدهم : إنّه إذا ولدت الأنعام حيّاً يجعلونـه للذكور و يحـرمون النساء منه، و إذا ما ولد ميّتاً أشركوا النساء و الرجال، و إليه يشير قوله سبحانه :

(۱) مجمع البيان ج۲ ص ۳۷۰.

﴿ وَ قَالُوا مَا فِي بُطُونِ هٰذِهِ الْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَ مُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا وَ إِنْ يَكُنْ مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (الأنعام/ ١٣٩).

و على ضوء الآية فأجنّة البحائر و السيب كانت مختصّة بالرجال إذا ولدت حيّة، و إذا ولـدت ميّتةً أكلـه الرجـال و النساء، فما وجـه هذا التقسيم غيـر التفكير الخرافي؟

د كانوا يقسّمون الأنعام إلى طوائف، فطائفة يجعلونها لآلهتهم و أوثانهم، و طائفة يحرّمون الركوب عليها، و هي السائبة و البحيرة و الحامي، و طائفة لايذكرون اسم الله عليها.

كل ذلك تقاليد باطلة ردّها الوحي الإلهي بقوله : ﴿ وَ قَالُوا هُـٰذِهِ أَنْعَامٌ وَ حَرْثٌ حِجْرٌ لاَيطْعَمُهَا الأَمَنْ نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَ أَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَ أَنْعَامٌ لاَيذُكُرُونَ اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءً عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِمْ بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ (الأنعام / ١٣٨).

و الحجر بمعنى الحرام و هو ما خصّوه بآلهتهم و لايطعمونه إلاً من شاؤوا .

هذا بعض ما وقفنا عليه من تقاليد العرب الخرافية الباطلة قبل الإسلام و حين ظهوره ممّا جاء ذكره في القرآن الكريم .

\* \* \*

٥ \_ ثقافة قومه يصف القرآن الكريم قوم النبي (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) بل القاطنين في أُمَّ القرى و من حولها بالأمية و يقول : ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رُسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ الْجِكْمَةَ ﴾ (الجمعة / ٢). و قال : ﴿ ... وَ قُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَابَ وَ الْأُمَّيِّينَ أَأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ ٱسْلَمُوا

فَقَدِاهْتَدَوْا ... ﴾(آل عمران/ ٢٠) . و قدبلغت الأميّة عند العرب إلى حد اشتهروا بذلك حتّى وصفهم أهل الكتاب بها كما يحكي عنه سبحانه بقوله :

(... وَ مِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِدِينَارٍ لأَيْؤَدِّهِ إِلَيْكَ اِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِّيِّينَ سَبِيلُ (آل عمران/ ٧٥).

و الأميّون جمع الأمي و هـو المنسوب إلى الأم، قال الزجّاج : الأمّي الذي هو على صفـة أمـّة العـرب، قـال عليـه الصـلاة و السـلام : إنّا أمّة أمّيـّة لانكتـب و لانحسب().

فالعرب أكثرهم ما كانوا يكتبون و لايقرأون و النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان كذلك، فلهذا السبب وصفه بكونه أُمّيّاً <sup>(٢)</sup>.

و قال البيضاوي: الأمي من لايكتب و لايقرأ.

قال ابن فارس : الأُمّي في اللّغة، المنسوب إلى ما عليـه جبلّة الناس لايكتب فهو في أنّه لايكتب على ما ولد عليه<sup>(٣)</sup>.

و الزمخشري يفسّر قـوله تعالى : ﴿ وَ مِنْهُمُ أُمِّيُّونَ لاَيَعْلَمُونَ الْكِتَابَ اِلاَّ أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ اِلاَّ يَظُنُّونَ﴾(البقرة/ ٧٨). بأنّهم لايحسنون الكتاب فيطالعوا التوراة و يتحقّقوا ما فيها .

مناجبهم الأوم قدأم فقت عليه أئمة الآخة فحميه الأعصار اليأن

و العرب في أمّ القرى و ما حولها كانـت أمّيّة لاتقرأ و لاتكتب، و قدنشأ النبيّ بينهم، و يـؤيّد ذلكَ ما ذكـره الإمام البلاذري في «فتـوح البلدان» حيث أتى بـأسماء الذين كانوا عارفين بالقراءة و الكتابـة فما تجاوز عن سبعة عشر رجلاً في مكّة، و عن أحد عشر نفراً في يثرب<sup>(۱)</sup>.

وعلى ضوء ذلك فالسائد على تلك المنطقة كانـت هي الأمّيّة المطلقة إلاّ من شذّ.

نعم، ما ذكرنا من سيادة الأمّيّة على العرب لاينافي وجود الحضارة في عرب اليمن حيث كانوا على أحسن ما يكون من المدنيّة، فقد بنوا القصور المشهورة، و شيّدوا الحصون، و كانت لهم مدن عظيمة، قال تعالى في كتابه الكريم:

﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَأٍ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتَانِ عَنْ يَمِينٍ وَ شِمَالٍ كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبَّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيَّبَةٌ وَ رَبِّ غَفُورٌ ﴾ (سبأ/ ١٥) .

و كان لهم ملوك و اقيال دوّخوا البلاد، و استولوا على كثير من أقطار الأرض، و لكن تلك الحضارة زالت و بادت بسيل العرم، قال سبحانه :

﴿ فَاَعْرَضُوا فَاَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَ بَدَّلْنَاهُمُ بِجَنَّيَهِمْ جَنَّيْنِ ذَوَاتَى أُكُلِ خَمْطٍ وَ أَثْلٍ وَ شَيْءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِبَلٍ \* ذٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُوا وَ هَلْ نُجَازِى اِلأَ الْكَفُورَ﴾(سبأ/ ١٢ و١٧).

و أمّا بنو عدنان و من جاورهم من عـرب اليمن فقد اختلّ أمرهم و تغيّر حالهم

بعد أن فرِّقهم حادث سيل العرم، فمن ذلك اليوم فشي الجهل بينهم، و قُلَّ العلم فيهم، و أضاعوا صنائعهم و تشتّتوا في الأطراف و الأكناف، و وقع التنازع و التشاجر بين القبائل، و تكاثرت البغضاء بينهم، فلم يبق عندهم علم منزل، و لاشريعة موروثية من نبي، و لا العلوم كالحساب و الطبِّ، و انحصر عملهم بما سمحت قرائحهم من الشعـر و الخطب، أو ما حفظوه من أنسابهم و أيامهـم، أو ما احتاجوا

(١) فتوح البلدان ص ۴۵۷.

إليه في دنياهم من الأنواء و النجوم و صنع آلات الحرب و غير ذلك ···.

فالمثقّف عندهم من جادت قريحته بالشعر، أو قدر على إلقاء الخطب و الوصايا ارتجالاً، أو من عرف أنساب الناس، أو عرف أخبار الأمم و بالأخص أيام العرب .

نعم كان عند بعـض العرب علم الفراسة و الكهانة و العـرافة، و يراد من الأوّل من يستدل بهيئة الإنسان و أشكـاله و ألوانه و أقواله على أخلاقـه و سجاياه و فضائله و رذائله، و لعلّه إليه يشير قوله سبحانه :

البقرة (البقرة / ۲۷۳).
البقرة / ۲۷۳).
البقرة في المحين المقولي (محمد / ۳۰).

و يراد من الثاني من يتنبّأ بما سيقع من الحوادث في الأرض .

و العرّافة هو قسم مـن الكهانة، لكنّها تختصّ بالأمور الماضيـة و كأنّه يستدل ببعض الحوادث الغابرة على الحوادث القادمة .

هذا هو عرض خاطف عن ثقافة قوم النبي عصر نزول القرآن أتينا به ليكون دليلاً واضحاً على انقطاع شريعة النبي عن تعاليم بيئته وتقاليدها .

والقرآن الكريم يصف ذلك العصر في غير واحد من الآيات بالجاهلية، يقول سبحانه : ﴿ اَفَحُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ﴾ (المائدة/ ٥٠) .

ويقول سبحانه : ﴿ يُظُنُّونَ بِاللهِ غَبْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّة ﴾ (آل عمران/ ١٥۴) . ويقول سبحانه : ﴿ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَر أُجَ الْجَاهِلِيَّة الأُولَى ﴾ (الأحزاب / ٣٣) . ويقول تعالى: ﴿إِذْ جَعِبَلَ السَّذِيسَ كَفرَوا فَسِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيتَةَ حَمِيَّةُ الْجَاهِلِيَّة ﴾ (الفتح / ٢۶).

(١) بلوغ الارب ج٣ ص٠٨-٨١، و من أراد أن يقبف على ثقافة العرب عـامّة، قحط انيهم وعدنانيهم، فليرجع إلى ذلك الكتاب.

وأغلب المفسّرين يفسّرون الجاهليّة بفساد العقيدة في جانب الدين فقط ، ولكنّه تخصيص بلا جهة، فكان القوم يفقدون العلم الناجع كما يفقدون الدين الصحيح .

۶-الإنهيار الخلقي

طبيعة العيـش في الصحـراء تفرض علـى الإنسان نـزاهة خـاصّة فـي الخلق، تصـون نفسـه عن الإنهيـار الخلقـي، و لأجـل ذلـك نـرى أنّ الفساد فـي المنـاطـق المتحضّرة أكثر منها في البدو وسكّان الصحاري .

وقـد كان مـن المترقـّب من سكنـة أُمّ القرى ومـا حولهـا النزاهـة عن المجـون والفساد، غير أنّ في الآيات القرآنية أخباراً عن شيوع الفساد الخلقي بينهم .

فهذا القرآن الكريم يركّز على النهـي عن الفحشاء ظاهره وبـاطنه، والفحشاء و إن فسّر بما عظم قبحه من الأفعال والأقوال الذميمـة ولكنها منصرفة إلى الزنا وكناية عنها، قال سبحانه :

﴿إِلاَ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾ (النساء/ ١٩). وقال سبحانه : ﴿وَاللاَّتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسِائِكُمْ ﴾ (النساء/ ١٥). وقال سبحانه : ﴿وَلاَ يَخْرُجْنَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَة ﴾ (الطلاق/ ١).

**T**Y

للمرأة صاحب أو خليـل يزني بها ســرّاً ، وهكذا في جانـب ا لرجل، فالخـدن يطلق على الـذكر والأُنشى، وكان الـزنا فـي الجاهليـة على قسميـن : سرّ وعـلانية، عـامّ وخاصّ.

فالخاص السري هو أن يكون للمرأة خدن يـزني بها سرّاً، ولا تبذل نفسها لكلّ أحد.

والعام الجهري هو المراد بالسفاح كما قال ابن عبّاس وهو البغاء . وكان البغاء من الإماء وكنّ ينصبن الرايات الحمر لتعرف منازلهن وبيوتهن .

روى ابن عبّاس : إنّ أهل الجاهليـة كانوا يحرّمون ما ظهر من الـزنا، ويقولون : إنّه لوم، وييستحلّون ما خفي ويقـولون : لا بأس به، ولتحـريم القسمين يشير قـوله سبحانه :

وَلا تَقْرَبُوا الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ (الأنعام / ١٥١)...

ومما يعرب عن رسوخ الإنحلال الخلقي فيهم ما نقله "تميم بن جراشة" وهو ثقفي، قال قدمت على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في وفد ثقيف، فأسلمنا وسألناه أن يكتب لنا كتاباً فيه شروط، فقال : اكتبوا ما بدا لكم، ثمّ ائتوني به، فسألناه في كتابه أن يحلّ لنا الربا والزنا، فأبى عليّ ـ رضي الله عنه ـ أن يكتب لنا، فسألناه خالد بن سعيد بن العاص، فقال له عليّ : تدري ما تكتب؟ قال : اكتب ما قالوا ورسول الله أولى بأمره، فذهبنابالكتاب إلى رسول الله، فقال للقارئ إقرأ، فلمّا انتهى إلى الربا، فقال : ضع يدي عليها في الكتاب، فوضع يده، فقال : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا التَقُوا الله وَذَرُوا ما بَقِي مِنَ الرِّبَا . . . ﴾ (البقرة/ ٢٧٨). ثمّ محاها، وألقيت عليها السكينة فما راجعناه، فلمّا بلغ الزنا، وضع يده عليها، وقال :

(١) المنارج٥ ص٢٢، و زاد في المصدر قوله: و هذان النوعان معروفان الآن في بلاد الافرنج و البلاد التي تقلّد الافرنج في شرور مدنيتهم كمصر و والاستانة و بعض بلاد الهند، و يسمّي المصريون الخدن الرفيق، و من هؤلاء الافرنج و المتفرنجون من هم كأهل الجاهلية يستحسنون الزنا السرّي، و يستقبحون الجهري.

< وَلا تَقْرَبُوا الزَّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلاً (الاسراء/ ٣٢). ثمّ محاها وأمر بكتابنا أن ينسخ لنا (').

وممّا يدل على الإنحلال الخلقي في أمر النساء قوله سبحانه :

وَلا تُكْرِهُوا فَتَبَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَياةِ الدُّنْيَا . . . ﴾ (النور/ ٣٣).

فالآية تعرب عن الإنهيار الخلقي الذي كان يعاني منه بعضهم حتّى بعد هجرة النبي (صلّى الله تحليه و آله و سلّم) إلى المدينة، وقد رووا : إنّ عبد الله بن أبي كان له ستّ جوار كان يكرههنّ على الكسب عن طريق الزنا، فلمّا نزل تحريم الزنا، أتين رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فشكين إليه، فنزلت الآية".

٧\_معاقرة الخمور و ارتياد نواديها

كان الاستهتار بمعاقرة الخمور رائجاً بين العرب منذ زمن بعيد، وقد بلغ شغفهم بها حتّى أنّهم جعلوها أحد الأطيبين مع أنّ النبي الأكرم كان قد حرّم الخمر حتّى قبل هجرته إلى المدينة، ولكنّه لم يتحقّق ما أمر به إلاّ بعد مضي سنوات من هجرته، ونزول آيات مختلفة الأسلوب متنوّعة البيان و إليك بيان هذا التدرّج :

١ ـ قال سبحانه : ﴿ وَمِنْ ثَمَراتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِيدُونَ مِنْهُ سَكَراً وَرِزْقاً حَسَناً إِنَّ فَـمِي ذَلَلِكَ لَأَيَةً لِقَـوْم يَعْقِلُونَ﴾ (النحل/ ٤٧) والآية مكّية نـزلت فـي ظروف قاسية لا تتحمّل إنذاراً أكثر وأشد من هـذا ، ولهذا اكتفى فيه بعد اتّخـاذ السكر ضد الرزق الحسن .

(١) أسد الغابة ج١ ص٢١۶ ترجمة تميم بن جراشة . (٢) مجمع البيان ج ٢ ص ١٤١ .

٢ - قال سبحانه : ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُما أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا﴾ (البقرة/ ٢١٩).

فالآيـة تشير إلى أنّه لـو كان هناك لذّة وطـرب لشارب الخمر، أو مال لـلاعب الميسر حيث يفوز به من غير كدّولا مشقّة، ولكن إثمهما أكبر من نفعهما .

فلأجل ذلك يجب ترك النفع القليل في مقابل الضرر الكبير، والآية مدنيّة كافية في التحريم، وذلك لأنّها تصرّح بوجود الإثم في الخمر والميسر، وقد حرّم الوحي الإلهي الإثم على وجه القطع واليقين قبل هجرة النبي، قال سبحانه:

إنَّمتا حَسرَّمَ ربسٍّيَ الفُواحسِشَ مسَا ظَهرَ مِنْهسَا وَمسا بَطسنَ والإَسْمَ وَالبَغْيَ﴾ (الأعراف/ ٣٣).

وأي بيان أوضح لتحريم الخمر إذا قرنت الآيتـان : الواحدة إلى الأخرى؟ فالآية الأولى تحقّق الصغرى وهو أنّ الخمر إثم، والآيـة الثانية تصرّح بالكبرى، وهي أنّ الله سبحانه حرّم الإثم، فيستنتج منهما أنّه سبحانه حرّم الخمر.

والعجب انّ القوم (مع أَنَّ الآيـة الثانية التي تحرّم الإثم علـى وجه الحتم والبت نزلت بمكّة)، لم يتنزّهوا من هذا العمـل المزيل للعقل، والمضاد للكرامة الإنسانية، فكانوا يشربون الخمر في نواديهم حتّى وافاهم الوحي الإلهي بتحريم الصلاة وهم في حال السكر، إذ قال سبحانه :

﴿ يَبَا أَيُّهُمَا اللَّذِينَ آمَنِهُا لَا يَقَبُرُهُمُ الصَّلاةَ وَأَنْتِهُ سُكَارَيٰ حَتَّ بَعْلَهُ ما

وهذه الآيات الثلاث التي تعرّفت عليها تلقّاها بعيض الصحابة بأنّها ليست بيانـاً وافياً، فظلّ يتـرصّد البيـان الأوفي حتّى وافـي الوحي الإلهـي، وقال سبحـانه: ﴿ إِنَّمَا الْخَمرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمرَل الشَّيْطانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ \* إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدْاوَةَ وَالْبَغْضاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَبْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾؟ (المائدة/ ٩٠ و٩١).

ولمّا أخبر النبي عن نزول الوحي وتلا الآيتين إرتفعت أصواتهم بقولهم : اتنهينا ، اتنهينا .

وكلَّ هذا يعرف عن رسوخ هذه العادة الشنيعة وهذا العمل القبيح في المجتمع العربي آنذاك إلى درجة انَّ النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم يستطع ــ تحت ضغط الظروف ـ أن يقطع مـادة الفساد منذ هبوطه أرض المـدينة دفعة واحـدة، بل تدرّج في تحقيق التحريم، وترسيخه في أذهانهم ونفوسهم.

رووا أصحاب السنن والمسانيد أنّه لمّا نزل تحريم الخمر قال عمر: اللّهم بيّن لنا في الخمر بياناً شافياً ، فنزلت الآية التي في البقرة : ﴿ يَسْأَلُونكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرَ فَال فَدَعي عمر فَقَرئت عليه فقال : اللّهمّ بيِّن لنا في الخمر بياناً شافياً ، فنزلت الآية التي في سورة النساء : ﴿ يَاكَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاة وَاَنْتُمُ سُكَارَى فكان منادي الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إذا أقيمت الصلاة ينادي الا يقربن الصلاة سكران ، فدعي عمر فقرئت عليه ، فقال : اللّهمّ بين لنا في الخمر بياناً شافياً ، وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَعَلْ الْنَائِيمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء في الْعَمْرِ والم وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَعَلْ الْنَائِيمُ مُنْتَهُونَ مَ

قال عمر: اتنهينا ، اتنهينا ().

ويظهر ممّا رواه ابن هشـام عن بعض أهل العلم: انّ نهي الـرسول عن الخمر كان مشهوراً عندما كان مقيماً بمكّة بين ظهراني قريش، وخرج الأعشى إلى رسول الله

### إلى أن قال : فإيتاك و الميتمات لاتقربنها لا تأخذن سهما حديداً لتفصدا و لاتقربنَّ حررَة كان سرها عليك حراماً فانكحن أو تأبّدا ()

فلمّا كان بمكّة أو قريباً منها اعترضه بعض المشركين من قريش فسأله عن أمره فأخبره أنَّه يريد رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) ليسلم فقال له: يا أبا بصير إنَّه حرّم الزنا، فقال الأعشى:والله إنَّ ذلك لأمر ما لي فيه من ارب، فقال له يا أبا بصير: فإنَّه يحرِّم الخمر، فقال الأعشى :

أمّا هذه فو الله إنَّ في النفس منها لعلالات، ولكنِّي منصرف فأتروى منها عامي هذا، ثم آتيه فأسلم، فانصرف فمات في عامه هذا، ولم يعد إلى رسول الله (").

وببالي انَّه جاء في بعض المصادر أنَّه قيل له: إنَّه يحرِّم الأطيبين والمراد بهما الخمر والزنا، وقد عرفت أنَّه مع ما رأى من نور النبوَّة ودخل عليه من بصيص الإيمان لم يتحمّل تـرك الخمر، فعاد ليتروّي منها، ليعـود بعد عام إلى المدينـة، ولكن وافاه الأجل قبل أن يسلم .

وهذا مَثل آخر يعرب عن ترسّخ هذه العادة القبيحة في ذلك ا لمجتمع .

٨ \_ وأد البنات

أوّل من لطّخ يده بدم البنات البريئات هـم العرب الجاهليّون، فقد كانوا يئدون بناتهم لأعذار مختلفة واهية، فتارة يتذرّعون بخشية الإملاق، والأخرى يتجنون بحجّة

(١) الأرمد: الـذي يشتكي عينيه من الـرمد، و السليم: الملدوغ، و المسهد: الذي منع من النوم، و المهدد\_على وزن معلل\_: اسم امرأة، و تأبّد: أي تعزّب و ابتعد عن النساء. (٢) السيرة النبوية ج١ ص٣٨۶.

الاجتناب عن العـار ، وقد حكى سبحانه عقيـدة العرب في بناتهم ووأدهـنّ في آيات نذكر ما يلي :

﴿ وَإِذا بُشَرَ اَحَدُهُمْ بِالْأَنْثَىٰ ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ \* يتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ ما بُشِيِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَليَىٰ هُونٍ أَمْ يَدُسُهُ فَعِي التشُّرابِ الَا سَاءَ ما يَحْكُمُونَ﴾ (النحل/ ٥٨ و٥٩).

والآية تصوّر احساس القوم وإنفعالهم عندما كان أحدهم يبشّر بولادة أنثى له، فكان يتجهّم وجهه ويتغيّر إلى السواد، ويظهر فيه أثر الحزن والكراهة، والقوم يكرهون الأنثى مَع أنّهم جعلوها لله سبحانه (''، ثمّ لم يزل الحزن يتزايد فيمتلئ الشخص غيظاً، وعند ذلك يستخفي من القوم الذي يستخبرونه عمّا ولد له، إستنكافاً منه، وخجلاً ممّا بشّر به من الأنثى، ثمّ هو يفكر في أمر البنت المولودة له أيحفظها على ذل وهوان، أم يخفيها في التراب، ويدفنها حيّة وهذا هو الوأد هو ألا ساء ما

ثمّ إنّه سبحانه يحارب بشدّة هذا العمل الإجرامي في بعض الآيات ويقول : ﴿ وَلا تَقْتُلُوا اَوْلادَكُمْ خَشْيَةَ اِمْلاَقٍ نَحْنُ نَصْرُزُقُهُمُ وَاِيَّاكُمْ اِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْأُكَبِيراً﴾ (الإسراء/ ٣١). فالله سبحانه هو المتكفّل برزقهم ورزق أولادهم وقتلهم خطأ عظيم عند الله .

الا الماكت في وَوَجَعَمَ مُ مَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَ مَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَ مُ مُ

منها يوم القيامة، قال سبحانه : ﴿ **وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ﴾** (التكوير/ ٨).

(١) إشارة إلى قدوله سبحانه : ﴿ أَلَكُمُ السَذَّكَرُ وَلَهُ الأُنْشَى \* تِلَكُ إِذَا قِسْمَةً ضيزَى (النجم/ ٢١ و٢٢).

وقد ذكر أصحاب السير بعض الدوافع التي دفعت العرب إلى اتّخاذ مثل هذا الموقف الظالم بشأن تلك البريئات ولا يسع المجال لنقلها، ولكن يظهر ممّا نقله صعصعة بن ناجية \_ جد الفرزدق \_: إنّ ذلك العمل الإجرامي كان شائعاً ورائجاً في غير و احدة من القبائل آنذاك، وإليك البيان:

إنَّ صعصعة بن ناجية بن عقال كان يفدّي المؤودة من القتل، ولمّا أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال : يا رسول الله إنّي كنت أعمل عملاً في الجاهلية، أفينبغي ذلك اليوم؟ قال : وما عملك؟ فقال : إنّه حضر ولادة امرأة من العرب بنتاً، فأراد أبوها أن يئدها، قال فقلت له : أتبيعها؟ قال : وهل تبيع العرب أولادها؟ قال : قلت إنّما أشتري حياتها ولا أشتري رقّها، فاشتريتها منه بناقتين عشراوين و جمل، وقد صارت لي سُنَّة في العرب على أن أشتري ما يتدونه بذلك فعندي إلى هذه الغاية ثمانون ومائتا مؤودة وقد أنقذتها.

فقــال رســول الله(صلّى الله عليـه و آلـه و سلّـم):لـك أجره إذ مــنّ الله عليـك بالإسلام<sup>(</sup>).

> وقد ذكر الفرزدق احياء جدّه للمؤودات في كثير من شعره كما قال : ومنّا الذي منع الوائدات وأحيى الوئيد فلم يؤدد (٢)

ويعرب عن شيوع هذه العادة الوحشيّة والمروّعة قوله سبحانه : .

﴿ وَكَذَلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلادِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيرُدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِيْنَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ (الأنعام / ١٣٧).

وكذا قوله : ﴿ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلادَهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْم وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللهُ افْتِرَاءً عَلَى اللهِ قَدْ ضَلُّوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ (الأنعام/ ١٤٠).

(١) بلوغ الارب ج٣ ص ۴۴. (٢) المصدر نفسه.

# ٩\_ أكل الخبائث من الدماء والحشرات

كانت العرب تأكل لحوم الأنعام وغيرها من الحيوانات كالفأر والضب الوزغ، وتمأكل من الأنعام مما قتلتمه بذبح ونحوه، وتأكمل الميتة بجميع أقسماها أعني المنخنقة، والموقوذة، والمتـردّية والنطيحة، وما أكل السبع، و كـانوا يملؤون الأمعاء من الدم و يشوونه و يطعمونه الضيف،وكانوا إذا أجـدبوا جرحوا إبلهم بالنصال وشربوا ما يسيل منها من الدماء .

هذا ورغم أنَّه مضى على ظهور التشريع الإسلامي إلى الآن أربعةعشر قرناً فإنَّ" كثيراً من الأمم غير المسلمة تأكل أصناف الحيوانات حتّى الكلب والهر، بل والديدان والأصداف، وقبد اتّخذ الإسلام بين هذا وذاك طريقاً وسطاً، فأباح من اللحوم ما تستطيبه الطباع المعتـدلة من بني الإنهـان، فحلَّل من البهائم الضـأن والمعز والبقر والإبل، وكرّه أكل لحوم الفرس والحمار، وحلَّل من الطيور غير ذات الجوارح ممَّا له حوصلة ودفيف ولا مخلب له، كما حلَّل من لحوم البحر بعض أنـواع السمك، واشترط في كل واحدمن هذه اللحوم نوعاً من التذكية .

والإمعان فمي الآية التالية يقـودنا إلى أنَّ العرب كـانت تفقد نظام التغـذية، أو كانت تتغذّى من كـلّ ما وقعت عليه يدها من اللحوم، كما أنَّها كـانت تفقد الطريقة الصحيحة لـذبح الحيوان، فكـانوا يقتلونـه بالتعـذيب بدل ذبحـه، و إليه يشير قـوله سبحانه

 الْحُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ
 وَالْمُوْفُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا اَكَلَ السَّبُعُ الاَّمَا ذَكَيْنُمُ و مَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ
 وَالْمُوْفُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا اَكَلَ السَّبُعُ الاَّمَا ذَكَيْنُهُ و مَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ
 وَالْمُوْفُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا اَكَلَ السَّبُعُ الاَّ مَا ذَكَيْنُهُ و مَا ذُبِحَ عَلَى النُّعْبُ وَأَنْ
 وَالْمُنْحَذِقَةُ
 وَالْمُوالِقُودَةُ وَالْمُ الْمَعْتَ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْحَذِقَةُ
 وَالْمُوالِقُودَةُ وَالْمُ الْمُعَانِ إِنَّا الْمُعْتَا الْعَالَ الْمُعْذَاقِةُ الْمُعْتُمُ وَ مَا ذُبِحَ عَلَى النَّهُ وَالْمُ الْحَدْقُونَةُ وَالْمُوالُولَةُ وَالْمُ اللَّاقُونُ الْعَالَ الْعَامُ الْعَالَ الْعَالَ الْحَالُ الْعَالَ الْعَامُ الْحَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ مُ مَا ذُبُوعَ عَلَى اللهُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ مُ أَنْ الْعَالُ مُ أَعْ الْحَالُ الْعَامُ الْمُعَالَ الْعَالَ الْعَالُ مُ الْحُذَاقِ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُولُ الْعَالُولُ الْعَالُولُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَةُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ مُ اللّهُ الْحَالُ لُهُ مُعَالُ الْعَالُ الْعُالُولُ الْعَالُ الْعُالُ الْعُالُ عَلَى الْعُالُولُ الْ تَسْتَقْسِمُوا بِإِلْأَزْلام ذَلِكُمْ فِسْقُ (المائدة / ٣).

شجرة فتختنق فتموت أو تخنق بحبل الصائد، «والموقوذة» وهي التي تضرب حتّى تموت، «والمتردية» وهي التي تقع من جبل أو مكان عال أو تقع في بئر، «والنطيحة» وهي التي ينطحها غيرها فتموت .

١٠ \_ التقسيم بالأزلام

كان التقسيم بالأزلام ميستراً رائجاً بينهم، وكان لهـذا العمل صبغـة الديـن، وقد اختلفوا في تفسيره على قولين :

١ \_ قالوا: المراد طلب قسم الأرزاق بالقداح التي كانوا يتفاءلون بها في أسفارهم، وابتداء أمورهم، وهي سهام كانت في الجاهلية مكتوب على بعضها: «أمرني ربي»، وعلى بعضها «نهاني ربي»، وبعضها غفل لم يكتب عليه شيء، فإذا أرادوا سفراً أو أمراً يهتمون به، ضربوا على تلك القداح، فإن خرج السهم الذي عليه «أمرني ربي»، مضى الرجل في حاجته، وإن خرج الذي عليه «نهاني ربي». ومن عليه أمرني ربي»، مضى الزياد من عليه شيء، وإن حرج الذي عليه الذي ربي». والمن على عن الحادوا سفراً أو أمراً يهتمون به، ضربوا على تلك القداح، فإن خرج السهم الذي عليه أرادوا سفراً أو أمراً يهتمون به، ضربوا على تلك القداح، فإن خرج السهم الذي عليه «أمرني ربي»، مضى الرجل في حاجته، وإن خرج الذي عليه «أمرني ربي».

٢ ـ روى علي بن إبراهيم في تفسيره عـن الصادقيـن كيفيّة التقسيـم بالأزلام بشكل آخر، فقال :

إنَّ الأزلام عشرة، سبعية لما انصباء وثبلاثة لا انصباء لما، فالتبه لميا انصباء:

وكانـوا يعمدون إلـى الجزور فيجـزّئونه أجـزاء، ثمّ يجتمعـون عليه فيخـرجون السهام ، ويدفعونه إلى رجل، وثمن الجـزور على من تخرج له « التي لا انصباء لها»

وهو القمار ، فحرّمه الله تعالى <sup>(١)</sup>. والتفسير الثاني أنسب لكون البحث في الآية عن اللحوم المحرّمة .

لقد شاع في الألسن انّ العرب لمّا كانوا أصحاب غارات وحروب وكان استمرار الحروب والغارات مانعاً عن إدارة شؤون المعاش، عمدوا إلى تحريم القتال والحرب في الأشهر الأربعة المعروفة بالأشهر الحرم أعني : «رجب وذي القعدة وذي الحجة ومحرّماً».

والظاهر مـن بعض الآيات أنّ التحريم هـذا كان مستنداً إلى تشـريع سماوي، كما هو المستفاد من قول الله تعالى :

﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ اثْنا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ ﴾ (التوبة / ٣٤).

فإنّ قوله ﴿ذلِكَ الدِّينُ القَيِّمَ﴾ إشارة إلى أنّه جزء من الدّين ا لقيّم لا من طقوس العرب الجاهلي، و لعلّه كان سنّة من سنن النبي إبراهيم ورثتها عنه العرب .

وعلى كلّ تقدير فقد كان العرب يتدخّلون في هذا التشريع الإلهي فيـؤخرون

الحرمة من الشهر الحرام إلى بعض الأشهر غير المحرّمة . وبعبارة أخرى كانوا يؤخّرون الحرمة، ولا يبطلونها برفعها من أساسها و أصلها حفاظاً على السنَّة الموروثة عن أسلافهم عن النبي إبراهيم(عليه السلام) . فمثلاً كانوا يـؤخّرون تحـريم محـرّم إلى صفـر، فيحرّمـون الحرب فـي صفر (١) مجمع البيان ج٢ ص١٥٨ و ما أشبه التقسيم بالأزلام بالعمل المعروف في عصرنا بـ «اليانصيب الوطني» .

ويستحلّونها في محرّم فيمكثون على ذلك زمانـاً ثمّ يزول التحريم عن صفر ويعود إلى محرّم، وهذا هو المعنى بالنسيّ (أي التأخير) .

وكان الدافع وراء هذا النسي هو انّهم أصحاب حروب وغارات، فكان يشقّ عليهم أن يمتنعوا عن القتال ثلاثة أشهر متوالية وهي : ذو القعدة وذو الحجة ومحرّم، ولا يغزون فيها، ولهذا كانوا يؤخرون تحريم الحرب في محرّم إلى شهر صفر، قال سبحانه :

﴿ إِنَّمَا النَّسِىءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَ يُحَرِّمُونَهُ عَامًا لَ لِيُوَاطِئُوا عِدَّةَ مَا النَّسِىءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَ يُحَرِّمُونَهُ عَامًا لَ لِيُوَاطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللهُ زُيِّنَ لَهُمْ سُوءُ أَعْمَالِهِمْ وَاللهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ الْمُواعِدُوا عِدَةَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللهُ زُيِّنَ لَهُمْ سُوءُ أَعْمَالِهِمْ وَاللهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ اللهُ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ اللهُ وَيَعَدَى الْقَوْمَ اللهُ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ اللهُ مُواءًا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا عِدَةً مَا حَرَّمَ اللهُ وَاللهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ اللهُ وَيُولَعُونَهُ مَا لِيهِ مُوائِقُولَ عِدَةَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَقُولَ عَدَمَهُ اللهُ وَاللهُ لاَ يَعْدِي الْقَوْمَ اللهُ مُسُوءُ أَعْمَالِهِمْ وَاللهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ اللهُ وَاللهُ مَا لَهُ مَا مَا حَرَّمَ اللهُ مُواء

روى أهل السير أنّه(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال في خطبة حجّة الوداع :

«ألا و انّ الزمان قـد استدار كهيئته يوم خلق الله السمـاوات والأرض، السنة اثنا عشر شهـراً منها أربعـة حرم ثلاثـة متواليات، ذو القعـدة وذو الحجّة ومحـرّم ورجب مضربين جمادي وشعبان»(').

والحديث يعرب عن شكل آخر للنسئ غير ما ذكرناه فإنّ ما ذكرناه كان مختصاً بتأخير حكم الحرب من محرّم إلى صفر، ولكن النسئ المستفاد من الحديث على وجه آخر وهو انّ المشركين كانوا يحجّون في كل شهر عامين فحجّوا في ذي الحجّة عامين، وحجّوا في محرّم عامين، ثمّ حجّوا في صفر عامين، وكذا في بقيّة الشهور اللاحقة حتى إذا وافقت الحجّ التي قبل حجّة الوداع في ذي القعدة ثمّ حجّ النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في العام القادم حجّة الوداع، فوافقت في ذي الحجة، فعند ذلك قال النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «ألا انّ الزمان قد استدار كهيئته».

(١) مجمع البيان ج٣ ص٢٢.

## ١٢ \_ الربا ذلك الاستغلال الجائر

كان العرب الجاهليتون يرون البيع والربا متماثلين، ويقولون : «إنّما البيع مثل الربـا» فيضفون الشرعيّة علـى الربا كإضفـائها على البيـع، ولكن شتّان ما بيـن البيع والربا، فـإنّ الثاني ينشر القسـوة والخسارة، ويورث البغض والعـداوة، ويفسد الأمن والاستقرار، ويهيِّئ النفوس لـلانتقام بأية وسيلة ممكنة ويدعو إلـى الفرقة والاختلاف سواء كان الربا مأخوذاً من قبل الفرد أو مأخوذ من جانب الدولة .

وفي الثـاني من المفـاسد مـا لا يخفى إذ أدنى مـا يترتّب عليـه تكديـس الثروة العامـّة، وتراكمها فـي جانب، وتفشّي الفقـر والحرمان فـي الجانب الآخـر، وظهور الهوّة السحيقة بين المعسرين والموسيرين بما لا يسدّه شيء .

ولسنا هنا بصدد بيـان هذه المفاسد والمساوئ، لكن الهـدف هو الإشارة إلى أنّ الربا كان من دعائم الاقتصاد الجاهلي، والقـرآن نزل يوبّخ العرب على ذلك بوجه لا مثيل له، ويقول سبحانه:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُوسُ أَمْوالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَلاَتُظْلَمُونَ﴾ (البقرة/ ٢٧٨ و٢٧٩).

ويقول سبحانه : ﴿ اللَّذِينَ يَ أَكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ اللَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطانُمِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِاَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا﴾ (البقرة/ ٢٧٥).

والآية تشبّه أكل البربا بالممسوس المجنون، فكما أنّه لأجبل اختلال قبوّته المميّزة لا يفرّق بين الحسن والقبح، والنافع والضار، والخير والشر، فهكذا حال المرابي عند أخذ الربا، فلأجل ذلك عاد لا يفرّق بين الربا والبيع، ويقول : «إنَّمَا البَيعُ مِثْلَ الرِّبَا» مع أنَّ الذي تدعو إليه الفطرة وتقـوم عليه الحياة الإجتماعية للإنسان، هو أن يعامل بمعاوضة ما عنده من المال الذي يستغني عنه، بما عند غيره من المال الذي يحتاج إليه.

وأمّا إعطاء المال وأخذ ما يماثله بعينه، مع زيادة فهذا شيء يخالف قضاء الفطرة وأساس المعيشة، فإنَّ ذلك يؤدِّي من جانب المرابي إلى اختلاس مال المدين، وتجمّعه عند المرابي وهذا المال لا يزال ينمو ويزيد، ولا ينمو إلاّ من مال الغير، فهو في الانتقاص والانفصال من جانب، وفي الزيادة والانضمام من جانب آخر، ونتيجة ذلك هو ظهور الاختلاف الطبقي الهائل الذي يؤول إلى انقسام المجتمع إلى طبقتين: طبقة ثريّة تملك كل شيء، وطبقة فقيرة تفقد كل شيء، والاولى تعاني من البطنة، والثانية تتضوّر من السغب.

#### خاتمة المطاف

ونختم البحث بما رواه علي بن إبراهيم في تفسيره من أنَّه قدم أسعد بن زرارة وذكوان بن عبد قيس \_ وهما من الخزرج \_ وكان بين الأوس والخزرج حرب قد بغوا فيها دهوراً طويلة، وكانوا لا يضعون السلاح لا بالليل ولا بالنهار، وكان آخر حرب بينهم يوم بعاث، وكمانت الأوس على الخزرج، فخرج أسعد بن زرارة وذكوان إلى مكَّة في عمرة رجب يسألون الحلف على الأوس، وكمان أسعد بن زرارة صديقاً لعُتبة بن ربيعة، فنزل عليه فقال له: إنَّه كان بيننا وبيـن قومنا حرب وقد جئناكم نطلب الحلف عليهم. فقال عتبة : بعدت دارنا عن داركم ولنا شغل لا نتفرِّغ لشيء .

قال: وما شغلكم وأنتم في حرمكم وأمنكم؟

قال له عتبة : خرج فينا رجل يدّعي أنَّه «رسول الله» سفَّه أحلامَنا وسبَّ آلهتنا، وأفسد شبابنا، وفرق جماعتنا. فقال له أسعد : من هو منكم؟ قال: ابن عبد الله بن عبد المطلب من أوسطنا شرفاً وأعظمنا بيتاً . وكان أسعـد وذكوان وجميع الأوس والخـزرج يسمعون من اليهـود الذين كـانوا بينهم: النضير وقريظة وقينقاع : انَّ هذا أوان نبيَّ يخرج بمكَّة يكون مهجره المدينة لنقتلنَّكم به يا معشر العرب .

٥.

فلمًا سمع ذلك أسعد وقع في قلبه ما كان سمعه من اليهود . فقال : فأين هو؟ قال : جالس في الحجر و إنّهم لا يخرجون من شعبهم إلاّ في الموسم فلا تسمع منه ولا تكلَّمه فإنّه ساحر يسحرك بكلامه ، وكان هذا في وقت محاصرة بني هاشم في الشعب .

فقال لـه أسعد: فكيف أصنـع وأنا معتمر؟ لابدّ أن أطـوف بالبيت، فقـال له: ضع في أُذنيك القطن .

فدخل أسعـد المسجد وقد حشّـى أذنيه مـن القطن، فطاف بـالبيت ورسـول الله(صلّى الله عليه َوآله وسلّـم) جالس في الحجر مع قـوم من بني هاشـم فنظر إليه فجأة .

فلمّا كـان الشوط الثـاني قال فـي نفسه : مـا أجد أجهل منتّي أيكون مثـل هذا الحديث بمكّـة فلا أعرفه حتّى أرجـع إلى قومي فـأخبرهم، ثمّ أخذ القطـن من أذنيه ورمى به، وقال لرسـول الله : «أنعم صباحاً» فرفع رسول الله رأسه إليـه وقال : قد أبدلنا الله به ما هو أحسن من هذا، تحيّة أهل الجنّة : السلام عليكم .

فقال أسعد: إنَّ عهدي بهذا لقريب، إلى ما تدعو يا محمّد؟

فقال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله و انّي رسول اللهِ وأدعوكم : ١ ـ أنْ لا تُشركُوا بهِ شَيْئاً .

٢ - وَبِالْوَالِدَيْنِ إَحْسَانَاً . ٣ ـ وَلا نَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إِمْلاَقٍ نَحْنُ نَزْزُقُكُمْ و إَيَّاهُمْ . ٢ - وَلا تَقْرَبُوا الْفَواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَما بَطَنَ. ٥ - وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِّكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ. ٤ - وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيم إلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ . ٧ - وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيْزانَ بِالْقِسْطِ .

٨ ـ لانكَلَفُ نَفْسَاً إِلا وُسْعَهَا. ٩ - وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى . ١٠ - وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (الأنعام / ١٥١ و١٥٢).

فلمّا سمع أسعد هذا قال : أشهد أنْ لا إله إلاّ الله وحده لا شريك لـه و انَّك رسول الله، يا رسول الله بأبي أنت وأمّى، أنا من أهل يثرب من الخبزرج، بيننا وبين إخواننا من الأوس حبال مقطـوعة، فإن وصلها الله بـك، فلا أحد أعـزّ منك، ومعي رجل من قومي فإن دخل في هذا الأمر رجوت أن ينعم الله لنا أمرنا فيه، والله يا رسول الله لقد كنَّا نسمع من اليهود خبرك، كانوا يبشَّروننا بمخرجك و يخبروننا بصفتك وأرجو أن تكون دارنا دار هجرتك، وعندنا مقامك، فقد أعلمنا اليهود ذلك، فالحمد لله الذي سا قنى إليك، والله ما جئت إلاَّ لنطلب الحلف على قومنا، وقد آتانا الله بأفضل ممّا أتيت له . . . . <sup>(1)</sup>.

إنَّ هذا النص التاريخي يدفعنا إلى القول بأنَّ رئيس الخزرج كان قد وقف على داء قومه العيّاء، ودوائه الناجع، وإنَّ قومه لن يسعدوا أبداً بالتحالف مع هذا وذاك وشمن الغمارات وإن انتصروا على الأوس، وإنَّمما يسعدون إذا رجعوا إلى مكرم الأخلاق، وتحلُّوا بفضائلها التي جاءت أصولها في هاتين الآيتين اللتين تلاهما رسول ا لله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في حجر إسماعيل.

عرف وافد الخزرج على أنَّ مجتمع يشرب ومن والاه قـد أشرفوا على الـدمار والانهيار، لأجل أنَّهم غارقين في غمرات الشرك، ووأد البنات، واقتراف الفواحش، وقتل النفس المحترمة، وأكل مال اليتيم، وبخس الأموال عند الكيل والتوزين، وترك العدل والقسط في القول والعمل، ونقض عهود الله إلى غير ذلك من الأعمال السيئة. فلا يصلحهم إلاَّ إذا خرجوا عن شراك هذه المهالك والموبقات .

(١) اعلام الورى بأعلام الهـدى، ص٥٧، و للقصة ذيل جدير بالمطالعة و قدأخـذنا منها موضع الحاجة.

فخرج إلى يثرب ومعـه مبعوث من قبل رسول الله (صلّى الله عليـه و آله و سلّم) أعني «مُصعـبَ بن عُمير» فبشّر أهـل يثرب بما عـرف من الحقّ، وصار ذلـك تمهيداً لقدوم الرسـول الأكرم إلى بلده، بعـدما بعثوا وفوداً إلـى مكّة ليتعرّفوا علـى رسول الله ويبايعوه على ما هو مذكور في السيرة والتاريخ .

فنقول: كان هـذا هو موطـن النبي ودار ولادته وهـذه هي ثقـافة قومـه وحضارة بيئته، وهذه صفاتهم وعـاداتهم وتقاليدهم، وهذه هي علومهـم ومعارفهم، حروبهم وغاراتهـم، عطفهم وحنـانهم، كل ذلـك يعرب عـن إنحطاط حضـاري، وإنحلال خلقي، كاد أن يـوَدّي بهم إلى الهـلاك والدمـار لو لا أن شاء الله حيـاتهم الجـديدة وميلادهم الحديث.

وأين هذا ممّا جاء به القرآن الكريم والسنّة النبويّة من الدعوة إلى التوحيد، ورفض الأصنام والأوثان، وحرمة النفوس، والأعراض والأموال، والدعوة إلى العلم، والقراءة والكتابة، والحـث على العدل والقسط في القـول والعمل، والتجنّب عن الدعارة والفحشاء، ومعاقرة الخمر والميسر، فلـو دلّ ذلك على شيء فإنّما يدل على أنّ ما جاء به من الأُصول لا يمتّ إلى بيئته بصلة.

هـذا ما فـي الـذكر الحكيـم حول الـوضـع الإجتماعـي والثقـافي والعقـائدي والعسكري للعـرب في العصر الجـاهلي وما كـانوا عليـه من حيرة وضـلال، وسقوط وانهيار، فهلـمّ معي ندرس وضـع العرب الجاهلـي عن طريـق آخر وهو الإمعـان في

كلمات الإمام أمير المؤمنيـن عليّ(عليـه السلام) الذي عـاين الوضـع الجاهلـي بأمّ عينيه، فقد قام الإمام في خطبه ورسائله وقصار كلماته ببيان أحوال العرب قبل البعثة، وما كان يسودهم من الوضع المؤسف، وبما أنَّ الإمام هو الصادق المصدَّق، نقتطف من كلامه في مجال الخطب والرسائل والكلم القصار ما يمتّ إلى الموضوع بصلة، وفي ذلك غنى وكفاية لمن أراد الحق :

## أ ـ الفوضويّة العقائديّة

١ - «وَأَهْلُ الْأَرْضِ يَوْمَئِذٍ مِلَلٌ مُتَفَرَّقَةٌ، وَأَهْوُاءٌ مُنْتَشِرَةٌ، وَطَرائِقُ مُتَشَتَّتَةٌ، بَيْنَ مُشَبِّهِ لِلهِ بِخَلْقِهِ، أَوْ مُلْحِدٍ فِي اسْمِهِ أَوْ مُشِيرٍ إِلَى غَيرِهِ، فَهَدَاههُمْ بِهِ مِنَ الضَّلاَكَةِ وَ اَنْقَذَهُمْ بِمَكَانِهِ مِنَ الضَّلاَكَةِ وَ اَنْقَذَهُمْ مِعَانَ مُتَقَدَّقَةُ مَشِيرٍ إِلَى غَيرِهِ، فَهَدَاههُمْ بِهِ مِنَ الضَّلاَكَةِ وَ اَنْقَذَهُمْ بِمَكَانِهِ مِنَ الْحُرَافَةُ مُتَقَدَّقَةً مَ الْأَرْضِ يَوْمَئِذٍ مِلكُلْ مُتَفَرَّقَةٌ مَ وَأَهْ مُ اللَّهُ مَعْ مَعْدَى مُعَانَةً مَ مِنْ الْعُرَافَةُ مُ أَعْدَاهُمُ مُعْدَاهُ مُعْدَاهُ مُ مَعْدَاهُ مُ مَعْ يَعْ مِنَ الضَّعَانَةِ مُ مُعْدَاهُ مُ مُ مَعْدَة مُ مَعْ مَعْ وَ مُشَعَيْمَةً مَ مَعْهِ مَعْ مَعْهُ مِ أَ

٢ ـ «بَعَثَهُ وَ النَّاسُ ضُلاَّلٌ فِي حَبْرَةٍ ، وَ حَاطِبُونَ فِي فِتْنَةٍ ، قَدِاسْتَهْوَتْهُمُ الْأَهْوَاءُ، وَ اسْتَزَلَّتْهُمُ الْكِبْرِيَاءُ ، وَ اسْتَخَفَّتْهُمُ الْجَاهِلِيَّةُ الْجَهْلاَءُ ، حَيَارَىٰ فِي زَلْزَالٍ مِنَ الْأَمْرِ ، وَبَلاَءٍ مِنَ الْجَهْلِ فَبَالَغَ ـ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ ـ فِي النَّصِيحَةِ وَ مَضَىٰ عَلَى الطَّرِيقَةِ وَدَعَا إِلَى الْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ»<sup>(1)</sup>.

٣ ـ «وَ الناَّسُ فِي فِتَنِ انْجَذَمَ فِيْهَا حَبْلُ الدِّينِ، وَ ترَغْزَعَتْ سَوَارِي الْيَقِينِ، وَ اخْتَلَفَ النَّجُرُ، وَ تَشَتَّتَ الْأَمْرُ، وَ ضَاقَ الْمَخْرَجُ، وَ عَمِى الْمَصْدَرُ، فَالْهُدَى خَامِلْ، وَ الْعَمَى شَامِلْ، عُصِى الزَّحْمانُ، وَ نُصِرَ الشَّيْطَانُ، وَ خُذِلَ الْإِيمانُ، فَانْهارَتْ دَعَائِمُهُ، وَ تَسْتَتَ الْأَمْرُ، وَ مَاقَ الْمَخْرَجُ، وَ عَمَى الْمَصْدَرُ، فَالْهُدَى خَامِلْ، وَ الْعَمَى شَامِلْ، عُصِى الرَّحْمانُ، وَ نُصِرَ الشَّيْطَانُ، وَ خُذِلَ الْإِيمانُ، فَانْهارَتْ دَعَائِمُهُ، وَ دَمَائَ مُعَالِمُهُ، وَ دَرَسَتْ سُبُلُهُ، وَ عَمَى الْمُحْرَحُهُ، وَ عَمَى الْمَعْدَرُ، وَ الْشَيْطَانُ فَسَلَكُوا دَعَائِمُهُ، وَ دَرَعَتْ شُرُكُهُ. أَطَاعُوا الشَّيْطَانَ فَسَلَكُوا مَسَائِكَةُ وَ وَرَدُوا مَنَاهِلَهُ، وَ دَرَسَتْ سُبُلُهُ، وَ عَمَتْ شُرُكُهُ. أَطَاعُوا الشَّيْطَانَ فَسَلَكُوا مَسَائِكَةُ وَ وَرَدُوا مَنَاهِلَهُ، وَ دَرَسَتْ سُبُلُهُ، وَ عَمَائِعُونُ فَ فِي فِيْ وَ وَرَدُوا مَنَاهِلَهُ، وَ قَامَ لِعَائِقُهُ، وَ قَامَ لِوَاؤَةُ . فِي فِنَنِ دَاسَتْهُمْ بِآخْفَافِهَا، مَنَائِكَةُ وَ وَرَدُوا مَنَاهِلَهُ، وَ قَامَ لِعَائِقُهُمْ فِيْهَا تَائِهُمُونَ . فِي فِنَنْ دَاسَتْهُمْ بِآخْفَافِهَا، مَنَائِكَةُ وَ وَرَدُوا مَنَاهِلَهُ مَعْدَرُ وَ قَامَ لِوَاؤَهُ . فِي فِنْ مَائِعُونَ ، حَامِلُونَ ، مَنَائِكُوا وَ قَامَ فِي فَيْ وَ وَ مَا الْدَيْمَا بِعَائَةُ مَائِعُونَ . فَي فَتَنْ دَاسَتْهُمْ بِالْحُونَ مَائِعُونَ ، فَى فَيْهُ مِنْ فَيْ فَا تَائِهُمُ مُعْهُ فَيْهَا مَائُونَ . فَي فَتِنْ دَاسَتْهُمْ بِالْحُونَ مَنْعَانُ فَ مَنْ فَي فَيْ مَا يَا مَنْهُ وَ مَا عَائِمُ فَي مَائِعُ مَا مَعْتُونَ مَ فَرَي مَ مَائَهُ مُو فَقَا مَائُونَ مَائِهُ مَائُونَ مَائُونَ مَائِعُونَ مَائِعُونَ مَا مَائُونَ مَائُونَ مَ مَنْ مُنْتُ مُونَ مَائُونَ مَائَنُونَ مَائُونُ مَائُونَ مَائُونَ مَ فَرُونَ مَائُولُهُ مُولَ مَائُونُ مُنْهُ مُنْعُ مَائِهُ مَائُونُ مَائُونَ مَائُونَ مَ فَى مُعُونُ مَائُونَ مَ مَائُونُ مَائُونُ مُونَ مَائُونُ مُونَ مَائُونَ مَائُونُ مَائُونُ مَائُونُ مَ مَائُونَ مُوائُونُ مَائُونُ مَائُونُ مُونُونَ مَائُولُونَ مُوى مُعْهُ مُعْ مُعْتُ مُعُ مُونُونَ مَا مُعْعُونَ مَائُونُ مَائُولُ مَائُونُ مَ

٢ - « وَ أَشْهِدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، ابْتَعَنَهُ وَ النَّاسُ يَضْرِبُونَ فَسِ غُمْرَةٍ،

٥ - «ثُمَّ إِنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ بَعَثَ مُحَمَّداً - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ - بِالْحَقِّ حِبْنَ دَنَا مِنَ الدُّنْيَا الْإِنْقِطَاعُ، وَ اَقْبَلَ مِنَ الْآخِرَةِ الْإِطِّلاعُ، وَ اَظْلَمَتْ بَهْجَتُهَا بَعْدَ اِشْرَاقٍ، وَ قَامَتْ بِأَهْلِها عَلَى سَاقٍ، وَ خَشُنَ مِنْهَا مِهَادٌ، وَ أَزِفَ مِنْها قِيادٌ، فِي انْقِطَاع مِنْ مُدَّتِهَا، وَاقْتِرَابٍ مِنْ أَشْرَاطِهَا، وَ تَصَرُّم مِنْ أَهْلِهَا، وَ انْفِصَام مِنْ حَلْقَتِها، أَوَ انْتِشَارِ مِنْ سَبَبِهَا، وَ عَفَاءٍ مِنْ أَعْلاَمِهَا، وَ تَكُشُّفٍ مِنْ عَوْرَاتِها، وَ قِصَرٍ مِنْ طُولِها، جَعَلَهُ اللهُ بَكَاغاً لِرِسَالَتِهِ، وَ كَرَامَةً لِأُمَّتِهِ، وَ رَبِيعَاً لِأَهْلِ زَمَانِهِ، وَ رِفْعَةً لِأَعْوَانِهِ، وَ شَرَفاً لأنصاره»<sup>(1)</sup>.

ب-الوضع الإجتماعي في العصر الجاهلي

٤ - «أَرْسَلَهُ عَلَى حِيبٍ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُل، وَ طُولِ هَجْعَةٍ مِنَ الْأُمَم، وَ اعْتِزَام مِنَ الْفِتَنِ وَ انْتِشَارٍ مِنَ الْأُمُورِ، وَ تَلَظُّ مِنَ الْحُرُوبِ، وَ الدُّنْيَا كَاسِفَةُ النُّورِ، ظَاهِرَةُ الْغُرُورِ، عَلَى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ وَرَقِهَا، وَ إِيَاسٍ مِنْ ثَمَرِهَا، وَ اغْوِرَاءٍ مِنْ مَائِهَا، قَدْ دَرَسَتْ مَنَارُ الْهُدَى، وَ ظَهَرَتْ أَعْلَامُ الرَّدَى، فَهِيَ مُتَجَهِّمَةٌ لأَهْلِهَا، عَابِسَةٌ فِي وَجْهِ طَالِبِها تَمَرُهَا الْفِتْنَةُ، وَ طَعَامُهَا الْجِيْفَةُ، وَ شِعَارُهَا الْخَوْفُ، وَ دِثَارُهَا السَّيْفُ، فَاعْتَبِرُوا عِبَادَ اللهِ وَاذْكُرُوا بِيْكَ الَّتِي آبَاؤُكُمْ وَ اِخْوَانُكُمْ بِهَا مُرْتَهَنُونَ» (\*).

ج\_المستوى الثقافي لأهل الجاهلية

٧ ـ «وَ لأتكُونُوا كَجُفَاةِ الجَاهِلِيَّةِ، لا فِي الدِّينِ يَتَفَقَّهُونَ، وَ لَا عَنِ اللهِ يَعْقِلُونَ، كَقَيْضٍ بَيْضٍ فِي أَدَاحٍ يَكُونُ كَسْرُهَا وِزْراً وَ يُخْرِجُ حِضَانُهَا شَرّاً» (").

(١) نهج البلاغة، الخطبة ١٩٨. (٢) نهج البلاغة، الخطبة ٨٩. (٣) نهج البلاغة، الخطبة ١۶۶.

٨ - «اَمَّا بَعْدُ فَانَّ اللهَ سُبْحَانَهُ بَعَثَ مُحَمَّداً - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ - وَ لَيْسَ اَحَدٌ مِنَ الْعَرَبِ بَقْرَأُ كِتَاباً، وَ لايَدَّعِي نُبُوَّةً، وَ لاَ وَحْياً»<sup>(1)</sup>.

د\_سيادة الوثنية

٩ - «فَبَعَثَ اللهُ مُحَمَّداً - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ - بِالْحَقِّ لِيُخْرِجَ عِبَادَهُ مِنْ عِبَادَةِ الْأَوْثَانِ إِلَىٰ عِبَادَتِهِ، وَ مِنْ طَاعَةِ الشَّيْطَانِ إِلَى طَاعَتِهِ بِقُرْآنٍ قَدْبَيَّنَهُ وَ أَخْكَمَهُ» (1).

١٠ ـ "بَعَنَهُ حِينَ لاَعَلَمٌ قَائِمٌ، وَ لاَمَنَارٌ سَاطِعٌ، وَ لاَمَنْهَجٌ وَاضِحٌ "".

ه\_\_العصبية الجاهلية

١١ ـ «أَضَاءَتْ بِهِ الْبِلاَدُ بَعْدَ الضَّلاَلَةِ الْمُظْلِمَةِ، وَ الْجَهَالَةِ الْعَالِبَةِ، وَ الْجَفْوَةِ الْجَافِيَةِ، وَ النَّاسُ يَسْتَحِلُّونَ الْحَرِيمَ وَ يَسْتَكِلُّونَ الْحَكِيمَ، وَ يَحْيَونَ عَلَى فَترَةٍ، وَيَمُوتُونَ عَلَى كَفْرَةٍ»<sup>(١)</sup>.

و\_مأكلهم و مشربهم

07

(۱) نهج البلاغة، الخطبة ۱۰۴ و۳۳.
(۲) نهج البلاغة، الخطبة ۱۴۷.
(۳) نهج البلاغة، الخطبة ۱۹۶.
(۴) نهج البلاغة، الخطبة ۱۵۱.

١٢ ـ «إِنَّ اللهَ بَعَثَ مُحَمَّداً ـ صلَّى اللهُ عليه وآلهِ وسلَّم ـ نَذِيراً لِلْعَالَمِينَ، وَ أَمِيناً عَلَى التَّنْزِيل، وَ أَنْتُمْ مَعْشَرَ الْعَرَبِ عَلَى شَرٍّ دِينٍ وَ فِي شَرٍّ دَارٍ، مُنْيِخُونَ بَيْنَ حِجَارَة خُشْنِ، وَ حَيَّاتٍ صُمٍّ، تَشْرَبُونَ الْكَدِرَ، وَ تَأَكُلُونَ الْجَشِبَ وَ تَسْفِكُونَ دِماءَكُمْ،

وَتَقْطَعُونَ أَرْحَامَكُمْ، الْأَصْنَامُ فِيكُمْ مَنْصُوبَةٌ، وَ الْآثَامُ بِكُمْ مَعْصُوبَةً "".

ز \_ مكانة المرأة في الجاهلية

١٣ \_ كلامه في المرأة الجاهلية مخاطباً عسكره قبل لقاء العدة بصفين: «وَلاَتَهِيجُوا النَّسَاءَ بِأَدى وَ إِنْ شَتَمْنَ أَعْرَاضَكُمْ، وَ سَبَبْنَ أُمَرَاءَكُمْ، فَإِنَّهُنَ ضَعِيفَاتُ الْقُوَى وَ الْاَنْفُسِ وَ الْعُقُولِ، إِنْ كُنَّا لَنُؤْمَرُ بِالْكَفِّ عَنْهُنَّ وَ إِنَّهُنَّ لَمُسْرِكَاتٌ وَ إِنْ كَانَ الرَّجُلُ لَيَتَنَاوَلُ الْمَرْأَةَ فِي الجَاهِلِيَّةِ بِالْفَهْرِ، أَوَ الْهِرَاوَةِ فَيُعَيَّرُ بِهَا وَ عَقِبُهُ مِنْ بَعْلِهِ

﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِخْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَنْقَى السَّمْعَ وَ هُوَ شَهِيدٌ ﴾

# (١) نهج البلاغة، الخطبة ٢٢ . (٢) نهج البلاغة، الكتاب رقم١۴ من وصيّته له عليه السلام .

. .

.



أبرهـة إلى تدمير الكعبـة وهدمها ولكنّه بـاء بالفشل وهلك هـو وجنوده بأبابيـل، كما يحكي عنه قولـه سبحانه : ﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَـلَ رَبَّكَ بِأَصْحَـابِ الْفِيلِ \* أَلَـمْ يَجْعَلْ

كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ \* وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ تَرْمِيهِمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجّيلٍ \* فَجَعَلهُم كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ ﴾ (الفيل/ ١ \_٥) .

ومن أراد الوقوف على تفصيل القصّة فعليه المراجعة إلى كتب السيرة والتفسير والتاريخ .

ويظهر ممّا أخرجه مسلم أنّ هذا اليوم يوم مبارك، قال: إنّ أعرابياً قـال: يارسول الله مـا تقول فـي صـوم يـوم الإثنين؟ فقـال: ذلـك يـوم ولدت فيـه، وأنـزل عليّ فيه<sup>(1)</sup>.

لم يذكر القرآن ما يرجع إلى المرحلة الأولى من حياته إلاّ شيئاً قليلاً نشير إليها إجمالاً:

- ۱ ـ عاش يتيماً فآواه سبحانه . ۲ ـ كان ضالًا فهداه .
  - ٣ \_ كان عائلاً فأغناه .
- ٢ ـ كما ذكر أسماءه في غير واحد من السور.
   ٥ ـ جاءت البشارة باسمه «أحمد» في الإنجيل.
   ۶ ـ كان أُمّياً لم يدرس ولم يقرأ ولم يكتب.
   ٧ ـ كان قبل البعثة مؤمناً موحّداً عابداً لله فقط.
   فإليك البحث عن هذه الأمور واحداً بعد آخر:
  - ا-الإيواء بعد اليُتم

٦.

أنَّه كان على خط التوحيد وعلى دين آبائه، نقل المؤرّخون : إنَّ عبد الله بن عبد المطلب أقبل من الشام في عِيرٍ لقريش فنزل بالمدينة وهو مريض، فأقام بها حتى توفي ودفن في دار النابغة في الدار الصغرى إذا دخلت الدار عن يسارك، وليس بين أصحابنا فيه اختلاف<sup>(۱)</sup>.

وقد مات \_ رضي الله عنه \_ والنبي جنين في بطن أمّه .

وأمّا والدتمه فهي «آمنة بنت وهب» خرجت مع النبي وهو ابس خمس أو ستّ سنين ونزلت بالمدينة تـزور أخوال جدّه، وهم بنـو عدي بن النجار، ومعهـا أُمّ أيمن فأقـامت عندهـم، ولمّا خـافت على ولـدها من اليهـود خرجـت من المدينـة، فلمّا وصلت إلى الأبواء توفّيت ودفنت فيها").

> وبذلك ولد النبي يتيماً وعاش يتيماً و إليه يشير قوله سبحانه ويقول : ﴿اَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى﴾؟ (الضحي/ ۶) .

ولعلّ الحكمة في تولّده ونشوئه يتيماً أحد الأُمور التالية أو جميعها : أ- إنّ هذا الطفل سيلقى عليه في مستقبل حياته قولاً ثقيلاً كما يقول سبحانه : ﴿انًا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقيِلاً﴾ (المزمّل/ ٥).

وأيّ قول أثقل من هداية الأُمّة الأُميّة إلى معالم السعادة، ولا يقوم بهذا العب، الثقيل إلاّ الأمثل ف الأمثل من الشخصيات التي ملاً روحها الصمود والثبات، ولاتحصل تلك الحالة إلاّ بعد تذوّق مرارة الدهور ومآسي الأيام حتّى يقع في بوتقة الأحداث ويخرج مؤهّلاً لحمل عبء الرسالة وهداية النّاس، وقد صار كزبر الحديد، عركته المحن، وحنّكته التجارب. ب \_ ولد يتيماً ونشأ يتيماً حتّى يقف على الوضع المأساوي السائد على الأيتام

(١) تاريخ الطبري ج١ ص٨. (٢) الاتحاف للبشراوي ص١۴۴، سيرة زيني دحلان، بهامش السيرة الحلبية ج١ ص٥٧.

في عامّة الأجيال، ولأجل ذلك يترتّب على قوله : ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى﴾ قوله : ﴿فَاَمَّا الْبَتِيمَ فَلاَ تُقَهَّرُهُ .

ج - ما روي عن الإمام الصادق(عليه السلام) : «إنَّ الله عزَّ وجلَّ أيْتَمَ نَبِيَّه لِئَلاّ يكون لأحد عَلَيْه طَاعَة» (^).

وروي عن الإمام الرضا(عليه السلام) أنَّه قال : «لئلاً يجب عليه حق لمخلوق»<sup>(1)</sup>.

نعم ربّما يفسّر اليتيم في الآية الكريمة بالوحيد كما يقال الـدرّة اليتيمة ولكنّه لايناسب قوله: ﴿ فَآوَى﴾ كما أنَّه لا يناسب مع ما رتِّب عليه من عدم قهر اليتيم.

### ٢ ـ الهداية بعد الضلالة

الضلالة ضد الهداية فماذا يراد من الضلالة في الآية؟

هل يراد أنَّ النبي(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) كان في فترة من عمره مضطرب العقائد، منحرف السلوك، ولم يكن على طريق واضح مطمئن ثم هداه الله بالأمر الذي أوحى به إليه؟ أو أنَّ المراد من الضـلالة ، ` هو الضلالـة الذاتية التي تعـمَّ كُلّ الموجودات الحيّة من النبات والحيوان والإنسان، لـولا هداية الله تبارك وتعـالي التي اشير إليها في قوله سبحانه :

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾ (طه/ ٥٠). وقِال: ﴿وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدًى ﴾ (الأعلى / ٣).

والنبات بما هـ و موجود ممكن، ضالَ لايهـ دي إلى طريق إلاَّ بهـ داية الله تبارك وتعالى، وكذلك الحشرات والحيوانات، فالنحل بوحي منه سبحانه يسلك سبيل الكمال، كما أنَّ الحيوان بهداية منه سبحانه يقف على طريق الحياة، والإنسان بما

٦٢

(١) علل الشرائع ج١ ص١٣١. (٢) عيون أخبار الرضا ص ٢١٠ . أنّه ممكن ضالّ فاقد للهـداية ، و إنّما يعرف طرق السعادة بهداية منـه سبحانه ، وعلى ذلك فـالآية تشيـر إلى الضـلالة الذاتيـة التي هـي من لـوزام وجود الإنسـان الممكن ولايمكن تحديـد ذلك بوقت دون وقـت ، بل الإنسان منذ أن خـرج من بطن أُمّه يـُولَد ضالًا، والله سبحانه في الآية المتقدّمة يشير إلى ذاك النوع من الضلالة .

ويؤيّده أنّ مدار البحث في الآيات ما يرجع إلى أيّام طفولته وصباه فتفسيرها بالضلالة بمعنى الحيرة في العقيدة، وضلال الشعاب التي تتبلور في أيام الشباب وما بعده،بعيدعن سياق الآيات ويخالف ما هو المعلوم من حال النبي انّه كـان موحّداً مؤمناً منذ طفولته إلى شبابه إلى أن أوحى الله إليه سبحانه .

إنَّ الضلالة تطلق على معنيين يجمعهما فقد الهداية :

الأول: هيئة نفسانيّة تحيط بـالقلب فيكفر بـالله سبحانـه، و آياته، وبيّنـاته، وأنبيائه، ورسله، أو ببعض منهـا، فالضلالة في الكفّار والمنافقيـن من هذا القسم، فهم منحرفون في التصوّرات والعقائد، منحرفون في السلوك والأوضاع.

الثاني : فقد الهدايـة مع كونه لائقاً بها غيـر أنّه يكون باب الهدايـة مسدوداً في وجهه كما هـو الحال في الأطفال والأحداث فهـؤلاء في أوان حياتهم يفقـدون الهداية لولا أنّ الله سبحانه يريهم الطريق من طرق الفطرة وهداية العقل ثمّ الشرع .

فالنبي كان ضالًا بهذا المعنى أي كان يفقد الهداية الذاتية وإنَّما هداه الله

سبحانه منذ أن تعلّقت مشيئته بهدايته، وربّما يـذكر مبدأها الإمام أمير المؤمنين(عليه السلام) في بعض كلماته وقال: «ولقد قـرن الله من لدن إن كان فطيماً أعظم ملك من ملائكته، يسلك به طريق المكارم، ومحاسن أخلاق العالم ليلاً ونهاراً»<sup>(1)</sup>.

فوزان قوله تعالى : ﴿فَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ﴾ وزان قوله سبحانه : ﴿الَّذِي أَعْطَى كُلِّ شَميءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ﴾ وقوله : ﴿إِنَّ الإِنْسانَ لَفِي خُسْرٍ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا

(١) نهج البلاغة الخطبة ١١٧ (طبع عبده).

## الصَّالحِاتَ (العصر/ ٢و٣).

فليس الخسران في الآية أمراً وجوديّاً مثل الخسران الموجود في الكافر والمنافق فإنّ الخسران فيهما ينقلب إلى أمر وجودي وهيئة ظلمانيّة في النفس والروح، بل المراد هـو عدم الهداية الـذاتية لغرض أنّ كلّ إنسان ممكن، وكلّ ممكن غيـر واجد لشيء من صميم ذاته، وإنّما يجد ما يجد من جانبه سبحانه.

نعم، لو عاش وصار شابتاً وكهلاً وأنكر آيات الله، ودلائل وجوده، وأنبيائه، ورسله، فعند ذلك يتبدّل الخسران بمعنى فقد الهداية إلى هيئة ظلمانيّة تحدق بالقلب وتظلمه. فالضلالة بالمعنى الأوّل تقارن وجود الإنسان منذ أن يفتح عينه على الحياة، وبالمعنى الثاني تكون مكتسبة.

فتحصل من هذا البحث : انّ الآية لا تمت بحيرة العقيدة، وضلال الشعاب في فترة من العمر حتّى يستدل بها عليه كونه كافراً قبل البعثة أو في برهة من حياته، ويحقّق هذا المعنى ويثبّته بوضوح انّ السورة بموضوعها وتعبيرها تعكس لمسة من حنان، ونسمة من رحمة، وطائفاً من ودّ، وكلّها تسلية وترويح وتطمين للنبي، و انّه سبحانه قام بأمر حياته وهدايته من أوان يتمه وفقده لأبيه، وهذا يجر إلى القول بأنّه ناظر إلى الهداية أوان الحياة بعد طروء اليتم عليه، وعندئذ فالضلالة تعتبر أمراً عدمياً لا أمراً وجودياً.

-

روى ابن هشام : كانت خديجة بنت خويلد امرأة تـاجرة ذات شـرف ومال تستأجر الرجال في مالها وتضاربهم إيّاه بشـيء تجعله لهم، فكانت قريش قوماً تجّاراً فلمّا بلغها عن رسول الله ما بلغها من صدق حديثه، وعظم أمانته، وكرم أخلاقه بعثت

إليه فعرضت عليه أن يخرج في مال لها إلى الشام تاجراً وتعطيه أفضل ما كانت تعطي غيره من التجّار مع غلام لها يقال له «ميسرة»، فقبله رسول الله(صلّى الله عليه وآله وسلّم) منها وخرج في مالها ذلك، وخرج معها غلامها «ميسرة» حتّى قدم الشام، ثمّ باع رسول الله سلعته التي خرج بها واشترى ما أراد أن يشتري (').

ويظهر ممّا رواه أبو الحسن البكري في كتـاب الأنوار، انّ عمّه أبا طـالب هو الذي أرشده إلى هذا الأمر و أنّه قال لابن أخيه : إنّ هذه خديجة بنت خويلد قد انتفع بمالها أكثر النّاس، وهـي تعطي مالها سائر من يسألها التجـارة ويسافرون، فهل لك يا ابن أخي أن تمضي معي إليها، ونسألها أن تعطيك مالاً تتّجر فيه؟ فقال : نعم <sup>(٢)</sup>.

وقد صرّح أبو طالب في خطبته خديجة لابن أخيه بأنّه عائل مُقلّ، فقال : هذا محمّد بن عبد الله لا يـوازن برجل من قريش إلاّ رجّح عليه، ولا يقـاس بأحد منهم إلاّ عظم عنه، وإن كان في المال مقلاً، فانّ المال ورق حائل، وظلّ زائل<sup>(٣)</sup>، وهذا يعرب وقت الإغناء، وانّه تحقّق بعد الاتّجار بمال خديجة .

فهذه الآيـات الثلاث تعـرب عن الودّ، والحـبّ، والرحمـة والإيناس التـي عمّ النبي في أوان حياته والكل ظاهر من خلال الآيات الثلاث :

﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى \* وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ \* وَ وَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَىٰ ﴾

۲ ـ تسميته بمحمّد وأحمد

إنَّ القرآن الكريم يتفنَّن في توصيف النبي وذكره بل في تسميته والإيماء إليه . فتارة يشير إليه بإحدى الصفات العامّة الشاملة لكل إنسان كما في قوله

(١) السيرة النبوية لابن هشام ج١ ص١٩٩ . (٢) بحار الأنوار ج١٢ ص٢٢ . (٣) المصدر نفسه ص٦ نقلاً عن مناقب ابن شهر آشوب ج١ ص٢٢ .

سبحانه : ﴿ فَأَوْحَى إلى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ﴾ (النجم / ١٠). وفي إضافة العبد إلى نفسه إلماع إلى تكريمه وتقرّبه منه . وأُخرى يخاطبه بالألقاب الخاصّة بأنبيائه ورسله فيقول : ﴿يَا أَيُّها النَّبَيُّ أَو ثالثة يخصّه بإسميه اللذين يدعى بهما في الإسلام أعني «محمداً» و«أحمد». أمّا الأول فقد جاء في مواضع أربعة من القرآن : النَّبِيِّنَ ﴾ (الأحزاب / ٢٠) ٢ ـ ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللهِ وَحَاتَمَ النَّبِيِينَ ﴾ (الأحزاب / ٢٠) ٢ ـ ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ (آل عمران / ١٢). ٣ ـ مُحمَّد إلا رَسُولٌ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ (آل عمران / ١٢). ٣ ـ مُحمَد إلا رَسُولٌ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ (آل عمران / ٢١). ٣ ـ مُحمَد إلا رَسُولٌ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ (آل عمران / ٢٠).

۴ - ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَ النَّذِينَ مَعَهُ أَشِرتَاءُ عَلمَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ (الفتح/ ٢٩).

وأمّا الثاني فقد جاء في موضع واحد حيث يقول سبحانه : ﴿ وَاذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَـدًقاً لِمَا بَيْنَ

وليس الرسول بدعاً من بين الرسل في كونه ذا اسمين، فقـد سبقه في ذلك ثلّة من الأنبياء كيوشـع بن نـون وهو ذو الكفل فـي القرآن، ويعقـوب بن إسحـاق وهو إسرائيل، ويونس وهو ذو النون في القرآن، و عيسى وهو المسيح .

ويظهر من الروايات المتضافرة انَّ اسمهُ في السماء أحمد، فقـد جاء نفر من اليهود إلى رسـول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ممَّا سألوه انّه لـم سمّيت محمداً

وأحمد و. . . ، فقال النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : أمّا محمّد فإنّي محمود في الأرض، وأمّا أحمد فإنّي محمود في السماء<sup>(1)</sup>.

والمراد مـن السماء عالم الـوحي ويؤيـّده ما دلّت عليـه آية الصف مـن تبشير المسيح بمجيع نبيّ اسمه أحمد .

«أحمد» من أسمائه عليه الم

لا ريب في أنّ أحمد أحـد أسمائه المعروفة ولا يتردّد في تسميته بـه من له تتبّع في سيرته وتاريخ حياته، وهذا أبو طالب شيخ الأباطح يذكره في أشعاره بهذا الإسم . قال أبو طالب : ألا إنّ خير النـاس نفسـاً ووالـداً إذا عدّ سادات البريّة أحمد"

وقال ابن هشام : ولمّا خشمى أبو طالب دهماء العرب أن يركبوه مع قومه، قال قصيدته التي تعوّذ فيها بحرم مكّة و بمكانـه منها، وتودد أشراف قومه، وهو على ذلك يخبرهم وغيرهم في ذلك من أنّه غيـر مسلّم رسول الله ولا تاركه بشيء أبداً حتّى يهلك دونه، ومن تلك القصيدة قوله :

لعمري لقد كلّفت وجداً بـأحمد وأحببته حـبّ الحبيب المـواصل

فلا زال في الدنيا جمالاً لأهلها وزيناً لمن والاه رت المشاكل فأصبح فينسا أحمد فسي أرومة تقصر عنها سورة المتطاول

وقال «حسان بن ثابت» شاعر عهد الرسالة في رثاء النبي(صلّى الله عليه وآله) :

(١) علل الشرايع ص٥٣. (٢) ديوان أبي طالب ص٢٢ .

مفجعة قد سفّها فقد أحمد فظلّت لآلاء الرسول تعدد أطالت وقوفاً تذرف العين جهدها على طلل القبر الذي فيه أحمد (')

إلى غير ذلك من القصائد التي طفحت باسمه (صلّى الله عليه وآله) «أحمد» وقد أوعزنا إلى جملة منها في «مفاهيم القرآن» <sup>(٢)</sup>.

٥ ـ تبشير المسيح بالنبي باسم «أحمد»

أخبر القرآن الكريم بـأنّ المسيح يوم بعث إلى بني إسرائيل بشّر بالنبي الخاتم باسمه أحمد وقال :

وَمُبشَّراً بِرَسُولٍ يأتِى مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ أَحْمدَ ... ﴾

تارة يقولون : إنّ المسيح بشّر برسول يـأتي من بعده اسمه أحمد وهذا لإ ينطبق على نبي الإسلام ، فإنّ اسمه محمّد بنص القرآن واتّفاق المسلمين . وأُخرى ينكرون أصل وجود البشارة في الأناجيل ، وإنّه لم يرد أيّ تبشير بهذا .

والوجه الأوّل من السقـوط والرداءة بمرحلة لا يستحقّ الجواب، فقـد عرفت أنّ القرآن كما أسماه محمّداً سمّاه أحمد، و أيضاً كما عرفت انّ الـرسول(صلّى الله عليه

قد وردت هذه البشارة في أبواب إنجيل يوحناً ونحن ننقلها عن التراجم العربية المطبوعة عام ١٨٢١م وسنة ١٨٣١م وسنة ١٨۴۴م في مدينة «لندن» فالباب الرابع عشر من إنجيل يوحناً يتضمّن العبارات التالية :

١ - «إنْ كُنتُم تُحِبُّونِي فَاحفَظُوا وَصَايَاي » (١٥).
 ٢ - «واَنَا اَطْلَبُ مِنَ الأبِ فيعطيكم فارقليط آخر ليثبت معُكم إلى الأبد» (١٤).
 ٣ - «روح الحقق الَّذي لَنْ يطيق العالم أن يقبله لأنه ليس يراه ولا يعرف وأنتم تعرفونه لأنّه مقيم عندكم وهو ثابت فيكم » (١٢).

۴ - « والفارقليط، روح القدس، الذي يرسله الأب بإسمي هو يعلّمكم كل شيء وهو يذكّركم كلّما قلته لكم» (۲۶).

۵\_ «والآن قد قلت لكم قبل أن يكون حتى إذا كان تؤمنون» (۳۰) .

وفي الباب الخامس عشر من إنجيل يوحنًا هكذا :

١ - «إذا جاء الفارقليط الذي أرسله أنا إليكم من الأب ، روح الحق الذي من الأب ينبثق هو يشهد لأجلي» (٢۶).

٢ \_ «وأنتم تشهدون الأنَّكم معي من الإبتداء» (٢٧) .

و في الباب السادس عشر من انجيل يوحنّا جاءت العبارات التالية :

١ - «لكنّي أقول لكم الحق انّه خير لكم أن أنطلق لأنّي إن لم أنطلق لم يأتكم الفارقليط فأمّا إن انطلق لم يأتكم الفارقليط فأمّا إن انطلقت أرسلته إليكم» (٧).

٢ - «فاذا جاء ذلك فهو يوبّخ العالم على خطيّة و على برّ و على حكم» (٨). ٣ - «أمّا على الخطية فلأنّهم لم يؤمنوا بي» (٩). ٢ - «و أمّا على البر فلانّي منطلق إلى الأب و لستم تروني بعد» (١٠).

۵- «و أمّا على الحكم فإنّ اركون <sup>(۱)</sup>هذا العالم قددين»(١١). ۶- «و إنّ لي كلاماً كثيراً أقوله لكم و لكنّكم لستم تطيقون حمله الآن»(١٢). ۷ - «و إذا جاء روح الحق ذاك فهو يعلّمكم جميع الحق لأنّه ليس ينطق من عنده بل يتكلّم بكل ما يسمع و يخبركم بما سيأتي»(١٣).

٨ - «و هو يمجدني لأنه يأخذ ممّا هو لي و يخبركم» (١٢).

٩ ـ «جميع مـا هو لـلأب فهو لي فمـن أجل هـذا قلت إنّ ممّا هـو لي يـأخذ ويخبركم»(١٥).

قبل تبيين الاستـدلال على دلالة هذه الجمـل على البشارة بأحمـد، نقدّم ذكر أمرين .

١ - أجمع المؤرّخون على أنّ الأناجيل الثلاثة غير "متّي" كتبت من أوّل يومها باللغة اليونانيّة، و أمّا إنجيل متّي فكان عبرياً من أوّل إنشائه، و على هذا فالمسيح بشّر بما بشر - في إنجيل يوحناً - باللغة العبرية، و إنّما نقله إلى اليونانيّة كاتب الإنجيل الإنجيل الذي تكلّم به المسيح في مورد الإنجيل الرابع يوحناً و كان عليه التحفّظ على اللفظ الذي تكلّم به المسيح في مورد المبشّر به، لأنّ القاعدة الصحيحة عدم تغيير الاعلام و الإتيان بنضها الأصلي المبشّر به، لأنّ القاعم المسيح في مورد الفظ الذي تكلّم به المسيح في مورد المبشّر به، لأنّ القاعدة الصحيحة عدم تغيير الاعلام و الإتيان بنضها الأصلي لاترجمة معناه، و لكن "ليونانيّة لم يراجع هذا الأصل و ترجمه إلى اليونانيّة، فضاع لفظه الأصلي المبشّر به، مناه، و لكن "ليوحنا" لم يراجع هذا الأصل و ترجمه إلى اليونانيّة، فضاع لفظه الأصلي الذي تكلّم به المسيح و بقيت ترجمته، فاللفظ الذي قاله على عليه الدي قاله الذي قاله المبير عليه الذي تكلّم به المسيح الذي قاله الفظه الأصلي الربع يوحنا" ما المبيحة عدم تغيير الاعلم و الإتيان بنضها الأصلي المبشر به، لأنّ القاعدة الصحيحة عدم تغيير الاحلام و الإتيان بنضها الأصلي علي عن من أول يوماع المبشّر به، و لكن "ليوحنا" لم يراجع هذا الأصل و ترجمه إلى اليونانية، فضاع الفظه الأصلي الذي تكلّم به المسيح و بقيت ترجمته، فاللفظ العبراني الذي قاله عليها الملام) مفقود، و اللفظ اليوناني الموجود ترجمة.

وفي غبٍّ ذلك حصل الاختيلاف في المراد منه، ثمَّ مترجموا العربية عرَّبوا اللفظ اليوناني بـ «فارقليط» .

و أمّا اللفظ اليوناني الذي وضعه الكاتب يوحنّا مكان اللفظ العبري ، فهو مردّد بين كونه «باراكلي طوس» الذي هو بمعنى المُعزّي و المسلِّي و المعين و الوكيل ، أو «بيركلوطـوس» الـذي هو بمعنـي المحمـود الذي يـرادف أحمـد ، و لأجل تقـارب

(١) و في الترجمة المطبوعة في بيروت «رئيس هذا العالم» .

الكلمتين في الكتابة، و التلفّظ، و السماع، حصل التردّد في المبشّر به، و مفسّروا إنجيل يوحنّا يصرّون على الأوّل، و ادعوا أنّ المراد منه هو روح القدس و انّه نزل على الحواريين في اليوم الخمسين بعد فقد المسيح كما ذكر في كتاب «أعمال الرسل» (٠).

و إليك نصّه : «لمّا حضر يـوم الخمسين (بعـد عروج المسيح أو صلبـه على زعمهم) كـان الجميع معهـا بنفس واحدة، و صـار بغتة من السمـاء صوت كمـا من هبوب ريح عاصفة ملأكل البيت، حيث كـانوا جالسين و ظهرت لهم ألسنة منقسمة كأنّهـا من نـار، و استقرّت على كـل واحد منهم، و امتـلأ الجميع مـن روح القدس و ابتدؤا يتكلّمون بألسنة اُخرى، كما أعطاهم الروح أن ينطقوا».

و لكـن القرائن المفيـدة للقطع و اليقيـن تفيد انّ المـراد منه هـو الأوّل، و انّ المسيح بصدد التبشير عن ظهور نبي في مستقبل الأيّام و إليك بيان هذه القرائن :

١ ـ إنّ المسيح قال : «إن كنتم تحبّوني فاحفظوا وصاياي و أنا أطلب من الأب فيعطيكم فارقليط آخر» .

إنّ هذا الخطاب يناسب أن يكون المبشّر به نبيّاً من الأنبياء، إذ لو كان «فارقليط» عبارة عن الروح النازل يوم الدار لما كان هناك حاجة إلى هذا التأكيد، لأنّ تأثيره في القلوب تأثير تكويني ـ كما عرفت من النّص ـ لايمكن لأحد التخلف عنه و لايبقى في القلوب معه شك، و هذا بخلاف تأثير النبي فإنّه يؤثّر ببيانه و كلامه في القلوب، و هو يختلف حسب اختلاف طبائع المخالفين و استعدادهم، و لأحا

(١) أعمال الرسل، الإصحاح الثاني: الجمل ١-٢.

٢ ـ إنّه وصف المبشّر به بلفـظ «آخر» و هـذا لايناسـب كون المبشّر به روح القـدس لعدم تعـدّده و اتّحـاده بـالأب و الابن اتّحـاداً حقيقيـّاً، فـلايقال فـي حقّـه «فارقليط» آخر، بخلاف الأنبياء فإنّهم يجيئون واحداً بعد الآخر في فترة بعد فترة .

٣ \_ إنَّ المسيح قال : «هو يذكِّركم كلَّما قلته لكم» .

إنّ من البعيد نسيان الحواريين تعاليم المسيح في مدة لاتزيـد على خمسين يوماً حتى يذكّرهم روح القدس، و هذا بخـلاف ما إذا قلنا بأنّ المراد هو النبي الخاتم الذي ظهر بعد مضي قرون ستّة، و قدلعبـت الأهواء بتعاليم الأنبياء و حرّفت الكنائس و الرهبان ما جاء به المسيح(عليه السلام) .

٤ إنّ المسيح قال : «هو يشهد لأجلي» فلو كان المراد هو نزول الروح يوم الدار بعد خمسين يوماً كانت هذه الشهادة لغواً لعدم حاجة التلاميذ إلى شهادته لأنّهم كانوا يعرفون المسيح حق المعرفة، و المنكرون للمسيح لم تحضرهم تلك الروح ، و هذا بخلاف ما إذا أريد منه النبي المبشّر به فإنّ نبيّنا شهد للمسيح و صدّقه و نزّهه عن ادعاء الالوهية كما أبراً أمّه من تهمة الزنا، و هذا واضح لمن تدبّر آيات الذكر الذكر الحكيم .

٥ \_ إنّ المسيح قال: «إن لم أنطلق، لم يأتكم الفارقليط، فأمّا إن انطلقت أرسلته إليكم».

واحد و مكان واحد كما ثبت وجودهم بين زمان «الكليم» و «المسيح» .

٤ \_ قال المسيح : «إنَّه يوبّخ العالم» .

و هذا لاينطبـق إلاّ على نبي الإسـلام لأنّه وبّخ العالـم من المشركيـن و اليهود و النصاري تـوبيخاً لايشـك فيه إلاّ معـاند متكبتر،بخلاف الـروح النازل يـوم الدار، إذ لم يكن هناك وجه للتوبيخ لأنّه لم يكن هناك مخالف للمنهج الصحيح .

٧\_قال المسيح : «إنّ لي كلاَماً كثيراً أقوله لكم و لكنّكم لستم تطيقون حمله الآن» . هذا يعرب عن أنّ فارقليط يأتي بأحكام لم يكونوا يطيقونها زمان تكلّم المسيح ،

هذا لاينطبق على نـزول الروح يوم الدار، لأنّه ما زاد حكمـاً على أحكام المسيح و أي أمر حصل لهم أزيد من أقواله إلى زمان صعوده؟

نعم بعـد نزول هذا الـروح أسقطوا جميع أحكام التـوراة ما عدا بعـض الأحكام العشرة المذكورة في الباب العشرين من سفر الخروج و أحلّوا جميع المحرّمات .

و هذا بخلاف ما إذا أريد نبـي يزيد في شريعته أحكاماً إلـي أحكام موروثة من المسيح و يثقل حملها على المكلّفين ، ضعفاء الإيمان .

٨ \_ إنّ المسيح قال: «لأنّه ليس ينطق من عنده بل يتكلّم بكل ما يسمع

ويخبركم بما سيأتي» . هذا يعرب عن أنَّ فارقليط سيواجـه التكذيب فسوف يكـذَّبه بنو اسرائيـل فأراد دعم دعوته و انّه صادق في كل ما يقول و لامجال لمظنّة التكذيب في حق الروح النازل يوم الدار، على أنَّ الروح أحد الثلاثة و بوجـ ٍ نفسه سبحانه، فلامعني لقوله بل يتكلُّم بما يسمع، و هـذا بخلاف أن يراد منـه نبي من الأنبيـاء الذيـن لايتكلَّمون إلاّ بوحي منه، قال سبحانه: ﴿وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ (النجم/ ٣و٢).

هذه القرائن و غيرها ممّا يظهر للقارئ بعد التدبّر فيما ورد في الإصحاحات الثلاث(الـرابع عشـر، الخامس عشـر، و السادس عشر)، تفيـد القطع و اليقيـن بأن المبشّربه هو نبي لاغير <sup>(۱)</sup>.

و مممّا يؤيد ذلك انّ المراد من «الف ارقليط» هو النبي هو ما ذكره مؤرّخوا المسيحيين أنّ بعض الناس قبل ظهور النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ادّعى أنّه هو الفارقليط الموعود قالوا : إنّ «منتنس» المسيحي الذي كان في القرن الثاني من الميلاد و كان مرتاضاً شديداً ادّعى في قرب سنة ١٧٧ من الميلاد أنّه هو الفارقليط الموعود الذي وعد بمجيئه عيسى (عليه السلام) و تبعه أناس كثير و هذا يعرب عن أنّ المتبادر من الفارقليط في القرون الأولى المسيحية هو النبي المبشّربه . و عن صاحب «لب التواريخ» : إنّ اليهود والمسيحيين من معاصري محمّد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كانوا منتظرين لنبي و كان هذا سبباً لرجوع عدّة من المسيحيين إلى محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) الذي اذي اذي الذي الذي الذي الم

# إنجيل «برنابا» و التبشير بالنبي الأكرم على الم

إنَّ الكتاب الذي جاء به المسيح(عليه السلام) كان كتاباً واحداً و هو عبارة عن هديه و الأحكام التي جاء بها و بشارته بمن يجيء بعده، و إنّما كثرت الأناجيل لأنّ كل من كتب سيرته سمّاه إنجيلاً لاشتمالـه على ما بشّر و هدى به الناس، و من تلك

قراءته «جلاسيوس الأوّل في أواخر القرن الخامس للميلاد» و هذا الإنجيل يباين الأناجيل الأربعة في النقاط التالية :

> ١ ـ ينكر الوهية المسيح و كونه ابن الله . ٢ ـ يعرّف الذبيح بأنّه إسماعيل لا إسحاق .

٣ ـ و إنّ المسيح المنتظر هو محمّد(صلّى الله عليه و آله و سلّم) و قـد ذكر محمداً باللفظ الصريح في فصول وافية الذيول .

٤ إنّ المسيح لم يصلب بل حمل إلى السماء و إنّ الذي صلب إنّما كان «يهوذا» الخائن فجاء مطابقاً للقرآن، قدقام بترجمته من الإنجليزية إلى العربية الدكتور خليل سعادة و قدّم له مقدّمة نافعة و طبع في مطبعة المنار بتقديم السيد محمد رشيد رضا عام ١٣٢۶ هـ ق.

روى البيهقي: قـال أبو زكريـا: و لنبيّنا(صلّى الله عليه و آله و سلّـم) خمسة أسماء في القرآن: محمد، و أحمد، و عبدالله، و طه، و يس.

قال الله عزّ وجلّ في ذكر محمّد: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ ... ﴾و قال: ﴿وَ مُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِى مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ أَحْمَد... ﴾ وقال الله عزّ و جلّ في ذكر عبدالله : ﴿وَإِنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبدُ الله يَدْعُوه ﴾ \_ يعني النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليلة الجن \_ ﴿كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً﴾ (الجن/ ١٩).

و إنَّما كانوا يقعون بعضهم على بعض، كما أنَّ اللبد يتَّخذ من الصوف، فيوضع بعضه على بعض فيصير لبداً، وقال عزَّ وجلَّ : ﴿طهْ \* مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِتَشْقَىٰ﴾ (طه/ ٦ و٢) و القرآن إنَّما نزل على رسول الله دون غيره، و قال عزَّ و جلَّ : المرسلين عنى يا إنسان و الإنسان هنا العاقل و هو محمد، إنَّك لمن المرسلين . ثمَّ قال : قلت وزاد غيره من أهل العلم، فقال : سمَّاه الله تعالى في القرآن : رسولًا، نبيتاً، أُمّيّاً. و سمّاه: شاهـداً، و مبشّراً، و نـذيراً، و داعيـاً إلى الله بناذنه،

**V**0

وسراجاً منيراً. و سمّاه: رؤوفاً رحيماً. و سمّاه: نذيراً مبيناً. و سمّاه: مذكّراً، و جعله رحمة، و نعمة، و هادياً. و سمّاه: عبداً(صلّى الله عليه و آله و سلّم) كثيراً<sup>(١)</sup>.

أقـول: و المراد مـن الإسـم هنا أعـم من الـوصـف، فإنَّ كثيـراً منهـا صفاتـه \_صلوات الله عليه\_لا اسمه بمعنى العلم.

و روى أيضاً بسنـده عن محمّد بن جبير بـن مطعم، عـن أبيه قـال : سمعت رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) يقول : إنّ لي أسماء .

أنا محمد، أنا أحمد، و أنا الماحي الذي يمحو بي الكفر، و أنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي، و أنا العاقب الذي ليس بعده أحد<sup>ره</sup>.

قال العلماء : «كثرة الأسماء دالّة على عظم المسمّىٰ و رفعته و ذلك للعناية به و بشأنه و لذلك ترى المسمّيات في كلام العرب أكثرها محاولة و اعتناء» .

قال النواوي : و غالب هذه الأسماء التي ذكروها انّما هي صفات كالعاقب و الحاشر، فإطلاق الإسم عليها مجاز، و نقل الغزالي : «الإتّفاق على أنّه لايجوز أن نسمّي رسول الله باسم لم يسمّه به أبوه و لاسمّا به نفسه الشريفة» أقرّه الحافظ ابن حجر في «الفتح» على ذلك".

قلت : ما ادعاه من الاتّفاق غير ثابت، و المسألة غير معنونة في كلام الكثير فكيف يمكن ادّعاء الاتّفاق عليه، و كلّ صفة تنبثق عن تكريمه و توقيره و كان(صلّي

(١) دلائل النبوة ج١ ص١٥٩ ـ ١٤٠.
 (٢) دلائل النبوة ج١ ص١٥٢ . و أخرجه البخاري كما في التعليقة في كتاب المناقب، باب ما جاء في أسماء رسول الله .
 (٣) دلائل النبوة ج١ ص١٥٥ ، في التعليقة : إنّ جماعة أفردوا أسماء رسول الله بالتصنيف منهم (٣) دلائل النبوة ج١ ص١٥٥ ، في التعليقة : إنّ جماعة أفردوا أسماء رسول الله بالتصنيف منهم بدر الدين البلقيني، و كانت قصيدته الميمية بديعة لم ينسج على منوالها ناسج، و رتّب السياء خير الدين البلقيني ، و كانت قصيدته الميمية بديعة لم ينسج على منوالها ناسج، و رتّب الحليقة».

الله عليه و آله و سلَّم) واجداً لمبدئها فيصحّ توصيفه به .

روى البيهقي عن ابن عباس، قال: قال رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) : «إنّ الله عزّ و جلّ قسّم الخلق قسمين، فجعلني في خيرهما قسماً، و ذلك قوله : ﴿وأصحاب اليمين ﴾ و ﴿أصحاب الشمال ﴾ فأنا من أصحاب اليمين و أنا خير أصحاب اليمين. ثم جعل القسمين ثلاثاً، فجعلني في خيرها ثلثاً، فذلك قوله تعالى : ﴿فَأُصحاب الميمنة ﴾ ﴿و السابقون السابقون ﴾ فأنا من السابقين، و أنا خير السابقين. ثمّ جعل الأثلاث : قبائل، فجعلني في خيرها قبيلة، و ذلك قول الله تعالى : ﴿وَ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندًا اللهِ أَنْقَاكُمْ إِنَّ تعالى : ﴿وَ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ التَعَارَةُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندًا اللهِ أَنْقَاكُمْ إِنَّ المابقين م ينه جعل الأثلاث : قبائل، فجعلني في خيرها قبيلة، و ذلك قول الله تعالى : ﴿وَ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندًا اللهِ أَنْقَاكُمْ إِنَّ المَابقين م يُعالى : فَوَ عَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندًا اللهِ أَنْقَاكُمْ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ تعلى : فو أنا أتقى ولد آدم، و أكرمهم على الله و لافخر، ثمّ جعل القبائل بيوتاً، فجعلني في خيرها بيتاً، و ذلك قوله عزّ و جلّ : ﴿إِنَّمَا يُريدُ اللهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ الرَّ المَ عَليماً أَهْلَ البَيْتِ وَ يُطَهَرَكُمْ تَطْهيراً ﴾ فأنا و أهل بيتي مطهرون من الذنوب".

۶ ـ أُمّية النبى الأكرم

القرآن الكريم يصف النبي في غير واحد من الآيات بالأمية و يقول : ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّي الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَ الإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيَّبَاتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثَ وَ يَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَ الْأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ... ﴾ (الأعراف/ ١٥٧).

(١) دلائل النبوّة ج١ ص١٧ و١٧١.

ويقول سبحانه أيضاً: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسولِهِ النَّبِيِّ الأُمِيِّيِ الْمُعِيِّ الْمُعَيِّ الَّذِي يسُؤْمِنُ بِاللهِ وَكَلِماتِهِ وَاتَبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ (الأعراف/ ١٥٨).

وقـد عرفت أنّه سبحـانـه يصف قـوم النبي بـالأُمييـن بل العـرب جميعاً بهـذا الوصف، كما تعرّفت على معنى الأُمي عنـد البحث عن ثقافة قوم النبي وحضارتهم، فلا حاجة إلى إعـادة البحث عن معنى الأُمي وذكر نصوص أئمّة اللّغـة إنّما المهم في المقام نقد الآراء الشاذة في تفسير الأُمّي،و إليك البحث عنها واحداً بعد آخر:

أ-الأُمَّي منسوب إلى أُمَّ القرى
 ربتما يقال : إنّ الأُمي هو المنسوب إلى «أُمَّ القرى» وهي علم من أعلام مكَة ربتما يقال : إنّ الأُمي هو المنسوب إلى «أُمَّ القرى وَمَنْ حَوْلَها» (الشورى / ۷).
 وكما يشير إليه قوله سبحانه :
 وكذلك أوْحَيْنَا إلَيْكَ قُرَآناً عَرَبِيًّا لِتُنْذِرَ أُمَّ القُرى وَمَنْ حَوْلَها (الشورى / ۷).
 وعلى ذلك فلا يدل على أنّ النبي كان أُمَيّاً بمعنى أنّه لا يقرأ ولا يكتب.
 يلاحظ عليه :
 يلاحظ عليه :
 المكرمة ، يقول سبحانه :

ثالثاً : لو كان المراد من الأُمي هو المنسوب إلى أُمّ القرى لكان الإتيان به في ثنايا الخصال العشر إقحاماً بلا وجه واقتضاباً بلا جهة، بخلاف ما إذا قلنا بأنّه إيعاز إلى أُمّيّته وعدم قراءته وكتابته ولكن في الـوقت نفسه جاء بكتاب عجز كلُّ البلغاء عن معارضته، واخرسّ الفصحاء عن مباراته.

وعلى الجملة انّ توصيف النبي بالأُمّي وقـومه بالأُمّيين، إيعاز إلى هذه النكتة، و انّ هذا النبي خـرج من قوم غير قارئين ولا كـاتبين ولا متحضّرين كما هـو أيضاً غير قارئ ولا كاتب، ومع ذلك أتى بشريعة متقنة وسنن محكمة وكتاب بديع بلا بديل .

ب\_الأمّي غير المنتحل لملّة أو كتاب سماوي

وربّما يقال : إنّ الأُمّي هو غير المنتحل لملّة أو كتاب من الكتب السماوية ولو أطلق على العرب أنّهم أُمّيون فالمراد أنّهم غير منتحلين لكتاب من الكتب السماوية ويدل على ذلك أنّه سبحانه يجعل أهل الكتاب في مقابل الأُمّيين ويقول :

أَوْ وَقُلْ لِلَّذِبِنَ أُوتُوا الكِتَابَ والأُمَيِّينَ ءأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ البَلَاغُ وَاللهُ بَصِيرٌ بِالعِبادِ (آل عمران/ ٢٠).

يلاحظ عليه : أنّ تـوصيف العرب بـالأميّيين لا لأجل عـدم إنتحالهـم لملّة أو كتاب سماوي بـل لأجل عدم إقتدارهم على القـراءة والكتابة، فقد كانـت الأمية بهذا المعنى سائدة عليهم كما كان التعرّف عليهما هو الغالب على أهل الكتاب، فصحّ لأجل ذلـك التقابل بيـن أهل الكتاب والأُمّييـن ويعود معنى الآية : «قل» للطـائفتين الأُميين غير القارئين والكاتبين وأهل الكتاب الذين لهم اقتدار بهما .

والذي يـدل على أنَّ هذا هو مـلاك التقابل هو أنَّه سبحانه يصف بعـض أهل الكتاب بالأمية ويقول: ﴿وَمِنْهُمُمْ أُمَّيُّونَ لاَ يَعْلَمُونَ الكِتابَ إِلاَّ اَمَانِيَّ وِإِنْ هُمُ إِلاَّ يَظُنُّونَ ﴾ (البقرة / ٧٨).

فالآية بحكم رجوع الضمير «ومنهم» إلى اليهود تقسّم اليهود إلى طائفتين : طائفة يعلمون الكتاب لثقافتهم وتمكّنهم مـن القراءة والكتابة وبالتالي تمكّنهم من التطلّع على التوراة والإستفادة منها .

وطائفة فاقدة للثقافة وغير قادرة على القراءة والكتابة وبالتالي جاهلين بكتابهم الذي نـزل بلسانهم،والجهـل بلغتهم قراءة وكتـابة يلازم جهلهـم بسائر اللغات غـالباً خصوصاً في بيئة اليهود الذين يقدّمون تعليم لغتهم على سائر اللغات .

فلو كـان الأمي بمعنـي غير المنتحـل لكتاب ولا ملّـة فما معنـي تقسيم أهـل الكتاب إلى طائفيتن أمّي وغير أُمّي؟ .

ج - الأُمّي من لا يعرف المتون السامية الأُمي عبارة عمّن لم يعرف المتون العتيقة السامية التي كتبت بها زبر الأوّلين من التوارة والإنجيل وإن كان عالماً بسائر اللغات قادراً بقراءتها وكتابتها يقول سبحانه :

﴿وَمِنْهُمْ أُمَّيُّونَ لاَ يَعْلَمُونَ الكِتَابَ إِلاَ اَمَانِيَّ وِ إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُّونَ﴾ . فإنّ قـوله : "لا يعلمون الكتاب" جملة تفسيرية لقوله «أُمّيون» فـالأُمّي مـن لاحب : تلامة الانحاب التبياة

لايحسن تلاوة الإنجيل والتوراة .

يلاحظ عليه: أنَّ إرادة المعنى المذكور من «الأمّيين» في الآية لا يثبت أنَّ الأُمي عبارة عمّن لا يعرف اللّغة السامية بل الأمّي من لا يعرف القراءة والكتابة وذلك يختلف حسب البيئة والظروف .

ففي العصور التي سادت فيها اللغة السامية التبي بها تكتب الدواوين و الرسائل، و عليها لغة دينهم و كتابهم، يكون الأمّي عبارة عمّن لايعرف تلك اللغة، \_وبحسب الطبع\_من كان جاهلًا في أمثال تلك الظروف بلغته الـواجبة الضرورية،

يكون جاهلاً لسائر اللغات أيضاً، وعلى ذلك فليس للأُمّي إلاّ معنى واحد وله مصاديق وأفراد حسب الظروف التي تستعمل الكلمة فيها، واطلاقه في الآية على من لم يعرف اللغات السامية لا يكون دليلاً على كونه موضوعاً لخصوص هذا المعنى، كما أنّ إطلاق الإنسان وإرادة فرد منه بالقرينة لا يكون دليلاً على كونه موضوعاً لذلك الفرد.

هذا هو خلاصة المقال في وصف الأمي الـذي جاء توصيف النبي به في الذكر الحكيم وهناك آيات أُخر تثبت ذلك المعنى (أُمّية النبي) قال سبحانه :

﴿ وَما كُنْتَ تَتْلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتابٍ وَلا تَخْطِـهُ بِيَمِينِكَ إِذَاً لَارْتَـابَ المُبْطِلُونَ﴾(العنكبوت/ ۴۸).

فالآية بحكم وقوع النكرة فيها في سياق النفي تفيد شمول السلب وعمومه لتلاوة أي كتاب وممارسة أية كتابة .

ثم إنه سبحانه علَّل هذا السلب بأنه خير عون لنفي ريب المبطلين وشك المشكِّكين إذ لو كان النبي(صلّى الله عليه وآله وسلّم) ممارساً للقراءة والكتابة قبل البعثة، لاتّهمه اليهود والنصارى والمشركون بأنّ الشريعة التي جاء بها تلقّاها عن طريق قراءة الصحف وتلاوتها، ولأجل صد هذا الريب وقلع جذور هذا الشك لم يُمكِّن نبيّه عن تعلّم الكتابة والقراءة حتّى يكون ذا بيّنة قويّة على أنّ شريعته شريعة سماوية .

ومع أنَّ النبي ا لأكرم عـاش أربعين سنة بلا ممارسة للكتابة والقراءة فقد اتّهمه بعض المعاندين بأنَّ قرآنه استنساخ منه لما تملي عليه، قال سبحانه :

﴿ وَقَالَ التَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَ إِفْكُ افْتَرَاهُ وَاَعانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَدْ جَاءُوا ظُلْماً وَزُوراً \* وَقالَالُوا اَستاطِيرُ الأوَّلِينَ اكْتَبَها فَهي تُمْلي عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلاً (الفرقان/ ٢ و٥).

وكان المعاند يبثّ بذر هذا الشك حتّى وافاه الوحي الإلهي بالنقد والرد بقوله

#### سبحانه:

فَتُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَاَ تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ اَدْراكُمْ بِهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيْكُمْ عُمُراً مِنْ قَبْلِهِ اَفَلاَ تَعَقِلُونَ﴾(يونس/ ١٢).

ومعنى الآية إنّكم أيّها العرب تحيطون بتاريخ حياتي، فقد لبثت فيكم عمراً يناهز الأربعين فهل رأيتموني أقرأ كتاباً أو أخطّ صحيفة، فكيف ترمونني بالإفك الشائن بـأنّه أساطير الأوّلين التي اكتتبتها وافتريتها على الله وأعـانني على ذلـك قوم آخرون؟ فإذا كنتم واقفين على سيرتي وحياتي في الفترة الماضية فاعلموا أنّه منزّل من الله سبحانه كما أمر الله نبيّه أن يجيبهم بقوله :

أَنْ قُلُ أَنْزُلَهُ اللَّذِي يَعْلَمُ السِّرَّ فِي السَّمُواتِ و الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً (الفرقان/ ۶)

نعم ربّما يقال بأنّ قوله : ﴿مَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ﴾ لا يدل على أنّ النبي كان أُمّياً بـل فيها أنّه لم يكـن يكتب الكتـاب، وقد لا يكتـب الكتاب مـن يحسنه كمـا لايكتب من لايحسنه'').

يلاحظ عليه : أنّ التعليل الوارد في الآية إنّما يصحّ وقوعـه علّة لصدر الآية إذا كان النبي غيـر مستطيع لأن يقرأ ويكتب لا أن يكـون عالماً بهما وإن لـم يمارسهما، وذلك لأنّ التعليل بصـدد إزالة الشك والريب فـي أنّه كتاب سماوي وليـس من صنع النبي ولا يمت إليه بصلة وذلك إنّما يتحقّق إذا كان النبي أُمّياً محضاً غير قادر عليهما

\* \* \*

(١) التبيان في تفسير القرآن ج٨ ص٢١۶، طبع بيروت. و يظهر من الألوسي في تفسيره أنَّه اعتمد على هذا.

## وضع النبي بعد البعثة

اتفق المحقّقون من السنة والشيعة على أنّه كان أُمّياً قبل البعثة لا يحسن الكتابة والقراءة، وأمّا وضعه بعد البعثة و انّه هل بقي على ما كان عليه قبلها أو تغيّر وضعه وصار عارفاً بالكتابة والقراءة، وعلى فرض ثبوت معرفته بهما فهل مارسهما في بعض الفترات من عمره أو لا؟ فهذه بحوث خارجة عن موضوع بحثنا لأنّ البحث في حياته و سيرته قبل البعثة وما ذكر يرجع إلى سيرته بعدها، ولعلّنا نرجع إلى تلك المسألة في المستقبل .

\* \* \*

٧ \_ إيمان النبي قبل البعثة

لم يشك أحد من أهل التباريخ والسيبر في انّ النببي الأكرم كمان على خبط التوحيد قبل البعثة ويدل عليه مأثورات كثيبرة والمسمألة إتفاقية بين المسلمين ولاتحتاج إلى اطناب، وقد دلّت الآثار على أنّه كان يكافح الوثنيّة منذ نعومة أظفاره ومن إبّان طفوليته وشبابه.

روى صاحب المنتقى: إنَّ النبي لمَّا تمَّ له ثلاث سنين، قال يومـ ألوالدته أي

خيطاً فيه جزع يماني فنزعه ثمّ قال لأُمّه : «مهلاً يا أُمّاه فإنّ معي من يحفظني»<sup>(.)</sup>. ونكتفي في المقام بهذا المقدار وقد بسطنا الكلام في ا لمأثورات حول توحيده و إيمانه في محلّه<sup>(.)</sup>. إنّما المهم تعيين الشريعة التي كان يطبّقها في أعماله الفردية والإجتماعية العبادية وغيرها .

# الشريعة التي كان يتعبّدبها قبل البعثة

أمّا الشريعة التـي كان يطبقها في أعماله فقد اختلفت الأنظـار فيه وانتهت إلى أقوال و إحتمالات :

١ ـ إنّه لم يكـن يتعبّد بشـريعة من الشـرائع و إنّما يكتفي فـي أعماله الفـردية والإجتماعية بما يوحي إليه عقله .

وهذا القول لا يُعرَّج عليه، إذ لم تكن أعماله منحصرة في المستقلاّت العقليّة كالاجتناب عن البغي والظلم والتحنّن على اليتيم، والعطف على المسكين، بل كانت له أعمال عبادية لاتصحّ بدون الركون إلى شريعة لأنه كان يخرج في شهر رمضان إلى «حراء» فيعتكف فيه وهل يمكن الاعتكاف بدون الاعتماد على شريعة، وقد رويت عن أئمة أهل البيت(عليهم السلام) إنّه حجّ عشرين حجّة مستتراً<sup>(7)</sup>

٢ ـ إنّه كان يعمل بشريعة إبراهيم وسننه وطقوسه المعروفة وهذا هو الذي كان السيّد العلاّمة الطباطبائي يستظهره كأحقّ الأقوال بشهادة أنّ أجداد النبي وأُسرة البيت الهاشمي وجميع الأحناف فـي الجزيرة العربية كانوا علـى دين إبراهيم،ولـم ينقل أحد من أهل السير تهوّدهم أو تنصّرهم .

ويتوجّه على هذا القول : إنّ لازم ذلك كونه عاملاً بالشريعة المنسوخة فإنّ الشريعتين اللاحقتين كشريعة الكليم و المسيح نسختا تلك الشريعة، إلا أن يقال : إنّ سنن إبراهيم(عليه السلام) وطقوسه كانت باقية على ما هي عليها في الشرائع اللاحقة لها، وَإنّما انقضت نبوته، ولكن شريعته كانت باقية في غضون الشرائع اللاحقة، ولأجل ذلك صارت الشريعة الإبراهيمية هي الأساس للشرائع اللاحقة وإنّما زيد عليها في الفترات اللاحقة أحكام وأصول أُخر جاء بها الكليم، أو المسيح أو النبي الأكرم(صلّى الله عليه وآله وسلّم).

نعم يبقى على هذا القول إشكال آخر وهو أنّه لازم هذا القول أن يكون النبي الأكرم(صلّى الله عليه وآله وسلّم) جزء من أُمّة إبراهيم(عليه السلام) تابعاً له، واقتداء الفاضل بالمفضول غير صحيح عقلاً ولم يخصّ أحد تفضيله على سائر الأنبياء بوقت دون وقت، فيجب أن يكون أفضل في جميع الأوقات فلاحظ وتأمّل.

٣ ـ أن يكون تابعـاً للشريعة الأخيرة وهي شريعة المسيح، وإمتا شريعة الكليم فلا شك انّهـا كا نت منسوخة بالشب بعة اللاحقة، ولكن هذا الاحتمال من جمال أن

«لَقَدْ قَرَنَا لللهُ بِهِ مِنْ لَدُنْ أَنْ كَانَ فَطِيماً أَعْظَمَ مَلك مِنْ مَلائِكَتِهِ يَسْلُكُ بِهِ طَرِيقَ المَكَارِم وَمحَاسِنَ أَخْلاَقِ العَالَم لَيْلِهِ وَنَهارِهِ وَلَقَدْ كَنْتُ أَتَّبَعهُ اتِّبَاعَ الفَصِيلِ أَثْر أُمَّهِ، يَرْفَعُ لِي فِي كُلِّ يَوْمٍ مِنْ أَخْلاَقِهِ علماً فَاَراه وَلا يَرَاه غَيرِي "...

وعلى ذلك لا جدوى في البحث بعد ما كـان العمل على ضوء ما يلهم ويؤيّد ذلك أنّه سبحانه أنعـم على المسيح و يحيى بالنبوّة أيام صغرهما قـال سبحانه حاكياً عن المسيح :

الله عَبْدُ الله آتانِيَ الحِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيّاً (مريم / ٣٠).

وقال سبحانه مخاطباً يحيى :

﴿يَا يَحْيَى خُذِ الكِتابَ بِقُوَّةٍ وَآتَيْنَاهُ الحُكْمَ صَبِيّاً ﴾ (مريم/ ١٢).

ولازم ذلك، إنّ النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان يُلْهم منذ صباه إلى أن بعثه الله سبحانه نبياً وهادياً للبشر وليس ذلك أمراً غريباً، وتويّد ذلك المأثورات المتضافرات في بدء نزول الوحي عليه فكان له الرؤية الصالحة في النوم فكان لا يرى رؤيا إلاّ جاءت مثل فلق الصبح، ثمّ حبّب إليه الخلاء وكان يخلو بغار حراء فيتحنّث فيه \_ وهو التعبّد \_ الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله ويتزوّد لذلك ثمّ يرجع إلى خديجة فيتزوّد لمثلها حتى جاءه الحقّ وهو في غار حراء، فجاءه الملك وقال : «اقرأ»<sup>(1)</sup>.

### خاتمة المطاف

نحن مهما جهلنا بشيء فلا يليق بنا الجهل بأنَّ النبوَّة منصب إلهي لا يتحمَّله

(١) نهج البلاغة الخطبة رقم ١٨٧ طبعة عبده. (٢) صحيح البخاري ج١ ص٣، باب بدء الوحي إلى رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم)، و السيرة النبوية ج ١ ص ٢٣۴ .

إلا الأمثل فالأمثل من الناس، ولا يفاض إلاّ لمن له مقدرة روحيّة عظيمة ولا يتهيّب عندما يتمثّل له رسول الرب وأمين الوحي ويميّز بين وحي الحقّ وكلامه ووسوسة الشياطين و إلقاءاتهم، ومن المعلوم أنّه عب فادح ومسؤولية عظمى، لا يحملها إلاّ من وقع تحت رعاية الله وتربيته، ولا تتحقّق تلك الغاية إلاّ باقتران ملك من ملائكته يرشده إلى معالم الهداية، ويصونه من صباه إلى شبابه إلى كهولته عن كل سوء وخطأ حتى تستعدّ نفسه لتمثّل أمين الوحي وتحمّل كلامه سبحانه . وهذا ما أشار إليه الإمام أمير المؤمنين في كلامه السابق فلاحظ .

·

الوحي في القرآن الكريم

لقد تعرّفت على حياة النبي(صلّى الله عليه وآله وسلّم) قبل البعثة وما ورد حولها من الآيات في القرآن الكريم، وبذلك تمّ بيان ما يرجع إلى الشطر الأوّل من حياته، وتسلسل البحث يدفعنا إلى البحث عن الشطر الثاني من حياته وهو ما يرجع إلى الحوادث التي مرّت عليه بعد البعثة ونزول الوحي عليه قبل هجرته إلى المدينة المنوّرة، وقد أقام بمكّة بعد أن حباه الله بالنبوّة والرسالة قرابة ثلاثة عشر سنة يقود فيها أمّته إلى الصلاح والفلاح بالحكمة والموعظة الحسنة ويجادلهم بالتي هي أحسن .

ولمّا ضاق عليه الأمر في موطنه الأوّل ودارت عليه الدوائر من قبل أعدائه وأعداء رسالته إضطرّ إلى مغادرة موطنه وألقى رحاله في مهجره أعني المدينة المنورة وبقي فيها زهاء عشر سنيـن إلى أن اختاره الله سبحـانه إلى جـواره، وبذلك طـويت صفحات عمره المشرقة، وبقيت آثارها لامعة في سماء الإنسانيّة مشعلاً للهداية على مرّ العصور والتاريخ، وقد اجتازت مراحل ثلاثة :

> ۱ ـ حياته قبل البعثة . ۲ ـ حياته بعد البعثة إلى الهجرة . ۳ ـ حياته بعد الهجرة حتى الإرتحال إلى الرفيق الأعلى .

الحوادث حسب التسلسل التاريخي على ضوء ما نستفيده من القرآن الكريم ونستوحيه من خلال آياته؛ نذكر حادثة نزول الوحي عليه وتكليله بوسام النبوّة التي هي من هبات الله تعالى الجسيمة يمنحها لمن يشاء من عباده ﴿اللهُ أعَلم حَيْثُ يَجْعل رسالته﴾ .

الوحي لغةواصطلاحا

الوحي في اللغة هو الإلقاء في خفاء . نصّ على ذلك ابن فارس في المقاييس ، ثم إنّ أئمتة اللغة وإن ذكروا للوحي معان مختلفة لكن الجميع يرجع إلى أصل واحد وهو تعليم الغير بخفاء ، قال ابن منظور : الوحي : الإشارة ، والكتابة ، والرسالة ، والإلهام والكلام الخفي وكل ما ألقيته إلى غيرك يقال وحيت إليه الكلام ، والمستفاد من كلماتهم : انّ الوحي هو الإعلام بخفاء بطريق من الطرق والعنصر المقوم لمعنى الوحي هو الخفاء ، وأمّا غيره كالسرعة على ما في مفردات الراغب فليس بمقوم لمعنى الوحي كما أنّ الإشارة و الكتابة و الإلهام إلى القلب كلّها من طرق الوحي و وسائله .

و قد أستعمل الوحي في القرآن الكريم في موارد مختلفة كلّها مصاديق و موارد لهذا المعنى الجامع و إن شئت قلت من قسبل تطبيق المعنى الكلّ على مصاديقه

۱ ـ تقدير الخلقة بالسنن و القوانين :

قال سبحانه : ﴿ ثُمَّ اسْتوَى إلَى السَّمَاءِ وَ هِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَ لِلأَرْضِ انْتِيَا طَوْعاً أَوْ كَرْها قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ \* فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَينْ وَ أَوْحَى فِي كُلِّ

(ا**لأوّل**): أودع في كل سماء السنن و الأنظمة الكونية و قدّر عليها دوامها إلى أجـل معيّن . و بمـا أنّ السماوات تلقّت هذه السنـن و النظـم بالإشـارة في خلقتهـا استعير في التعبير لفظ الوحي .

(الثاني): إنَّ الشعور و الإدراك ساريان في جميع مراتب الـوجود من أعلاه كواجبه إلـى أدناه كالهيولـي في عالم التكويـن، و لكن كلَّ حسب درجتـه و مرتبته، فالسمـاوات تلقِّتِ ما أوحى إليهـا سبحانه بخفاء فقـامت بامتثـاله ما أوحى إليهـا من الوظائف.

و من هذا القبيل قوله سبحانه : ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَ أَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَهَا \* وَ قَالَ الإِنْسَانُ مَالَهَا \* يَوْمَئِذٍ تُحَدَّثُ أَخْبَارَهَا \* بِإَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا﴾ (الزلزلة/ 1\_۵) .

## ٢ \_ الإدراك بالغريزة :

قال سبحانه : ﴿ وَ أَوْحَى رَبَّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِى مِنَ الجِبَالِ بُيُوتاً وَ مِنَ الشَّجَرِ وَ مِمَّا يَعْرِشُونَ \* نُمُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ النَّمَرَاتِ فَ اسْلُكَرِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً (النحل/ ۶۸و۶۹).

فالأعمال المدهشة الخلابة للعقول التي تقوم بها النحل في صنع بيوتها والقيام بشؤون وظائفها ثم التجوّل بيـن البساتيـن، و مص رحيـق الأنهار، ثـمّ إيداعهـا في صفائح الشهد، شيء تـعلّمه بإيحـاء من الله سبحانـه و ذلك بإيداع الغـرائز الكفيلة بذلك، و بما أنَّ تأثَّر النحل بها بخفاء و بلا إلتفات مـن الشعور و الإدراك أطلق عليه لفظ الوحي . و يحتمل أيضاً هناك معنى آخر ذكرناه في الوحي إلى السماء .

91

## ٣-الإلهام و الإلقاء في القلب :

و قداستعمل الوحي في الإلقاء إلى القلب في موارد في الذكر الحكيم. منها قوله سبحانه : ﴿ وَ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوْسَى أَنْ أَرْضِعِيهَ﴾(القصص/ ٧). و منها قـوك : ﴿ وَ إِذْ أَوْحَيْسَتُ الِسَى الحَصَوَارِيِّيسِنَ أَنْ آمِنسُوا بِسِي وَبِرَسُولِي﴾(المائدة/ ١١١).

و منها قـوله تعالى فـي شأن يوسـف(عليه السلام) عِــدما جعلوه في غيـابت الجبّ، قال سبحانه : ﴿ وَ اَوْحَيْنَا اِلَيْهِ لَتُنَبَّنَهُمْ بِاَمْرِهِمْ هَذَا وَ هُمْ لاَيَشْعُرُونَ﴾ (يوسف/ ١٥) .

إلى غير ذلك من الموارد .

۴\_الإشارة:

قال سبحانه : ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ المِحْرَابِ فَأَوْحَى اِلَيْهِمْ أَنْ سَبَّحُوا بُكْرَةً وَ عَشِيَاً﴾ (مريم/ ١١). و بما أنه استخدم الإشارة في تفهيم مراده فأشبه فعله إلقاء الكلام بخفاء فصار ذلك مصحّحاً لاستعمال لفظ الوحي.

٥ - الإلقاءات الشيطانية :

قال سبحانه : ﴿ وَ كَذَلِّكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٌّ عَدُوًّا شَيتَاطِينَ الإِنْسِ وَ الجِنِّ يُوْحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ القَوْلِ غُرُوراً (الأنعام / ١١٢).

و يعلم وجه استعمال الوحي هنا ممّا ذكرنا فيما سبق.

# ۶ - كلام الله المنزل على نبي من أنبيائه:

قال سبحانه: ﴿ كَنَذَلِكَ بِمُوحِي إِلَيْكَ وَ اِلَّى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللهُ العَزِيزُ الحَكِيمُ﴾ (الشوري/ ٣).

وقد عرّف هـذا النوع من الوحي بأنَّه تعليمه تعالى من اصطفاه مـن عباده كلَّما أراد اطِّلاعه على ألوان الهداية و أشكال العلم و لكن بطريقة خفيَّة غير معتادة للبشر.

و حصيلة البحث : انَّ للوحي معنى واحداً و لـه مصاديق متنوّعة و ليست هي بمعان متكثّرة، و إنّ حقيقة الوحي تعليم غيبي لمن اصطفاه سبحانه من عباده، لايشابه الطرق المألوفة بين العباد، و إن أردت المزيد من الإطّلاع فإليك البيان التالي :

## قنوان المعرفة الثلاثة :

إنَّ أمام الإنسان طرق ثلاثة للوصول إلى مقاصده :

الطريق الأوّل ـ يستفيد منه جموع الناس غالباً ـ بينما يستفيد طائفة خاصّة منهم من الطريق الثاني، و لايستفيد من الطريق الثالث إلا أفراد معدودون تكاملت عقولهم و تسامت أرواحهم و هي كالتالي :

١ - الطريق الحسّي و التجربي :

و المقصود منه الإدراكات و المعلومات الواردة إلى الذهن عن طريق الحواس الظاهريّة أو بفضل التجربة التي أسّست الحضارة المعاصرة عليها .

٢ - الطريق التعقّلي النظري : إنَّ المفكِّرين يتوصَّلون إلى كشف الأمور الخارجة عن إطار الحسِّ و التجربة عن طريق الإستدلال و أعمال النظر و إنهاء المجهولات إلى البديهيات، و قدتوصّل

البشر بهذا الطريق إلى المسائل الفلسفيّة الكلّية و ما يضاهيها .

## ٣-طريق الإلهام:

و هذا هو الطريق الثالث و هو فوق نطاق الحس و التعقّل . إنّه نوع جديد من المعرفة، و نمط متميّز من إدراك الحقائق ليس محالاً من وجهة نظر العلم، و إن كان يصعب على أصحاب الإتجاه المادي قبوله لكونيه طريقاً خرارجاً عن إطرار الحسّ و التعقّل .

إنَّ طريـق التعرّف على حقائق الكـون ـ في منهـج المادّيين و أصحاب النـزعة المادّية ـ ينحصر في قناتين لاغير و هما اللّذان سبق ذكرهما،في حين إنّ هناك حسب نظر الإلهيين قناة ثالثة أيضاً .

إنّ هذا الطريق الثالث أقوى أُسساً و أوسع آفاقاً عند من يدّعون الرسالة و النبوّة من جانب الله سبحانه،و أنّ نفوس أُولئك الأشخاص لتبدو أكثر صفاءً و طراوة وزهواً .

كلَّما حصل ارتباط بين الله سبحانه و فرد من أفراد النوع الإنساني على نحو تلقي الحقائق من دون توسيط الحواس و أعمال الفكر يسمّى بالإلهام تارة و الإشراق أخرى،و كلّما نتجت من هذا الإرتباط سلسلة تعاليم عامّة يطلق عليها اسم الوحي ويسمّى المتلقّي نبيّاً، و من هنا اعتبر العلماء «الوحي» الطريقة المطمئنّة الوحيدة إلى المعرفة العامّة.

أنواع الوحي و أقسامه :

إنَّ النبي تارة يتلقَّى الوحبي على نحو الإلهام الي القلب، و أخرى يسمع عبارات و كلمات من وراء حجاب كسماع موسمي(عليه السلام) كلام الله سبحانه في الطور، و ثالثة تنكشف الحقائق له في عالم الرؤيا انكشاف النهار كرؤيا إبراهيم

الخليل(عليه السلام) ذبح ولده إسماعيل، و قدينزل عليه ملك مـن جانب الله تعالى معه كلامه سبحانه و هو الذي يسمّى بالروح الأمين .

و إلى الطرق الثلاثة : «سوى الرؤيا» أشير بقوله سبحانه : ﴿وَ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ اللا وَحْياً أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابَ و إلى نزول الملك بقوله : ﴿ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً ﴾ و أمّا الرؤيا الصادقة فيكفي في ذلك قوله سبحانه حاكياً عن الخليل (عليه السلام) : ﴿يَا بُنكَ إِنِّ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ (الصافَّات/ ١٠٢).

فلو لم تكن رؤيا الخليل إدراكاً قطعياً و اتّضح بها وجه الحقيقة كفلق الصبح لما أخبر ولده بها و لما أجابه الولد بالامتثال طائعاً. نعم أُشير إلى الملك الحامل لكلام الله سبحانه بقوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ السَرُّوحُ الأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذَرِينَ﴾(الشعراء/ ١٩٣و ١٩٣).

إنّ هناك من يحاول أن يفسّر الوحي بـالأصول المادّية و الطـرق الحسّية و لهم في ذلك آراء و نظريات يشبه كثيرها بكلام بعـض المشركين في تقييم الوحي و القرآن الكريم، و إليك بيان هذه النظريات واحدة تلو الأخرى .

١ \_ الوحي وليد النبوغ :

و الشيطان الذي ينابذه و ينادده هي النفس الأمّارة بالسوء .

أقول : إنَّ تفسير النبوة بالنبوغ و إن صيغ في قالب علمي جديد ليس نظرية جديدة بحد ذاتها، فإنَّ جذوره تمتد إلى عصر المشركين المعاصرين للنبي الأكرم (صلّى الله عليه و آلمه و سلّم) فإنّهم كانوا يحسّون بحالة الإنجذاب للقرآن وبلاغته الخلابة فينسبونه إلى الشعر و يصفون قائله بالشاعر، قال سبحانه حاكياً عنهم : ﴿ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الأَوَّلُونَ﴾ (الأنبياء/ ۵).

و يجيبهم القرآن بقوله : ﴿وَ مَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ وَ مَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ اِلاَّ ذِكْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبِينُ﴾ (يس/ ۶۹).

إنَّ هذه النظرية إبتنـت على إنكار ماوراء الطبيعة فصار الوجود عنـدهم مساوقاً للمادّة فلم يجدوا منتدحاً عن تفسير الوحي بما جاء في هذه النظرية .

إنَّا إذا سبرنا تاريخ المصلحين في العالم نجدهم على فئتين:

فئة تتكلمّ باسم الـدين الإلهي و تخبر عـن الله سبحانه و ينسـب كل ما يـأمر وينهي إلى عـالم الغيب و لايرى لنفسـه شأناً سوى كـونه مبلّغاً لرسـالات الله و مؤدّيا لبلاغها و إنذارها .

و فئة تتكلّم باسم المصلح الإجتماعي و ينسب كل ما يتفوّه به إلى بنات فكره و عقله، فلـو صحّت تلـك النظرية لمـا كان لهذا التقسيـم مفهوم صحيـح و عندئذ

إنَّ هذه النظرية التي تفسَّر الوحي بالنبوغ و توسَّم الأنبياء بالنوابغ لم تدرس أحوال النوابغ و العلل و المبادئ التي يرتكز عليها النبوغ حتّى تقف على أنَّ أحوال

الأنبياء على طرف نقيض من أحوال النوابغ، فإنَّ أفكار النوابغ تتوقَّد و تـزدهر تحت لواء المجتمعات الراقية، و تحت ظل الحضارات الإنسانية، و أمَّا المجتمعات المتخلِّفة فلو كانت تمتلك نوابغاً بالذات لأخمد فيها ذكاؤهم و بادت فيها فطنتهم .

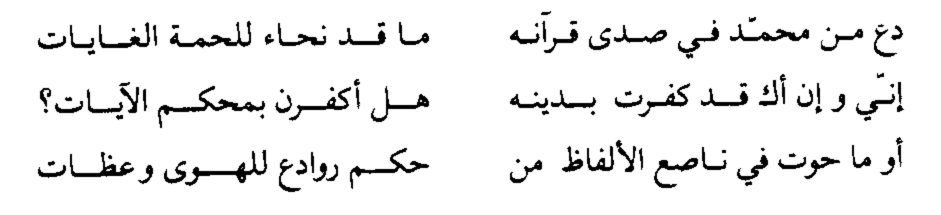
و أمَّا الظروف التي كان يعيش فيها الأنبياء خصوصاً النبي الخاتـم(صلَّى الله عليه و آله و سلّم) فقد كانت على نقيض هذا الجانب، فقد بعث(صلّي الله عليه وآله وسلَّم) بين قوم يغطُّون في سبات التخلُّف و الإنحطاط، فكيف يمكن تفسير النبوَّة الخاتمة بالنبوغ مع هذا البون الشاسع بين ظروف النوابغ و ظروف خاتم المرسلين(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم)؟

أضف إلى ذلك : إنَّ النوابغ تسودهم العزلة و الانزواء مع أنَّ النبي الأكرم(صلَّى الله عليه و آله و سلّم) كان بين الناس يعيش معهم في حياتهم الإجتماعية و إن لم يكن على سيرتهم و سلوكهم، فقد قضي عمره في الرعي و التجارة إلى أن بعثه الله سبحانه نبيّاً لهداية الآمة.

و أنَّى للنوابغ الكتاب الـذي حارت فيه العقول و خرست الألسن عـن النطق بمثله؟ و أين لهم هذه النظم و التشريعات الحيَّة النابضة التي تتبلائم و تنسجم مع جميع الحضارات الإنسانية، فهي كما وصفها شبلي شمّيل اللبناني المتوفَّى عام ١٣٣٥ هـ ق في رسالته إلى صاحب المنار:

إلى السيّد محمد رشيد رضا صاحب (المنار) :

أنت تنظر إلى محمّد كنبتي و تجعله عظيماً، و أنا أنظر إليه كرجل و أجعله أعظم، و نحن و إن كنًّا في الاعتقاد على طرفيٍّ نقيبض، فالجامع بيننا العقل الواسع و الإخلاص في القول، و ذلك أوثق لنا لعرى المودّة(الحق أولى أن يقال) :



ما قيتدوا العمران بالعادات؟ ربّ الفصاحة مصطفى الكلمات بطل حليف النصر في الغارات و بسيفه أنحمى على الهامات من سابق أو غائب أو آت و شرايع لو أنّهم عقلوا بهما نعم المدبر و الحكيم و إنه رجل الحجى رجل السياسة والدهاء ببلاغة القرآن قد خلب النهى من دونه الأبطال في كل الورى

٢ \_ الوحي ثمرة الأحوال الروحيّة :

هـذه النظـريـة هي التـي يعتمـد عليهـا المستشـرقـون في تحليـل نبـوّة النبـي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) و فسّرها من بينهم«اميل درمنغام»، وخلاصتها :

إنَّ الوحي إلهام يفيض من نفس النبي الموحى إليه لا من الخارج، وذلك إنَّ سريرته الطاهرة، وقوّة إيمانه بالله، والإعتقاد بوجوب عبادته، وترك ما سواها من عبادة وثنيّة وتقاليد وراثيّة موبوءة، يحدث في عقله الباطن، الرؤى والأحوال الروحيّة فيتصوّر ما يعتقد وجوبه، إرشاداً إليه، نازلاً عليه من السماء بدون وساطة، أو يتمثّل له رجل يلقّنه ذلك، يعتقد أنّه ملك من عالم الغيب، وقد يسمعه يقول ذلك ولكنّه إنّما يرى ويسمع ما يعتقده في اليقظة كما يرى ويسمع مثل ذلك في المنام الذي هو مظهر من

وممّا يلاحظ على تلك النظرية إنّها ليست بشيء جديد وإن كانت ربّما تنطلي

.

على السذج من الناس بأنَّها نظرية جديدة ذات قيمة علمية .

إنّ الذكر الحكيم يحكي لنا مقالة المشركين في سالف عهدهم في حقّ النبي الأكرم وكتابه حيث كا نوا يحلّلون نبوّته والوحي المنزّل عليه، بأنّها أضغاث أحلام، قال تعالى حاكياً عنهم : ﴿أَضغاث أحلام﴾ أي أنّ ما يحكيه عن الله تبارك وتعالى إنّما هو وحي الأحلام يجري على لسانه، وعلى ذلك فليست تلك النظرية إلاّ تفسير للنبوّة بالجنون الذي هو في مرتبة عالية وشديدة من تجلّي النزعات الخيالية فاستغلّه المستشرقون، واستعرضوه بثوب جديد يوهم السذّج أنّها تحليل علمي بني على أساس علمي رصين، ولكن المساكين غير و اقفين على أنّه نفس النظرية الجاهلية التي جوبه بها النبي حيث قسالوا: ﴿ يَعَالَيُّها التَّذِي نُزُلَ عَلَيْهِ الذِّكُمُ إِنكَ لَمَجْنُونَ (الحجر/ ٢).

وقد حكيت هذه التهمة عن لسان المشركين في غير سورة . سبحانك يا رب ما أعظم جناية الإنسان على الصالحين البالغين، ذروة الكمال في العقل والدراية حتى وسمهم هؤلاء المفترون تارة بالخبطة وأُخرى بالمسّ والجنون .

r

# بعثته ونزول الوحي إليه

«بَعَثَ اللهُ سُبْحانَهُ نَبِيَّهُ الأَكْرَم عَلَمَى حِينِ فَترَةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وَطُولِ هَجِعَةٍ مِنَ الأُمَمِ، وَاعْتِزَام مِنَ الفِتَنِ وَانتِشَارٍ مِنَ الأُمُورِ، وَتَلَظٍّ مِنَ الحُروبِ، والدُّنْيَا كاسِفَةُ النُّورِ ، ظَاهِرَةُ الْغُرورِ ، عَلى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ وَرَقِهَا ، وإياسٍ مِنَ ثَمرِهَا ، وَاغورَارٍ مِنْ مَائِهَا، قَدْ دَرَسَتْ مَنَار الهُدى، وَظَهَرتْ أعلامُ الرَّدى، فَهِيَ مُتَجَهِّمَةٌ لِأَهْلِهَا، عَابِسَةٌ فِي وَجْهِ طَالِبَها، ثَمَرُهَا الفِتْنَةُ، وَطَعَامُهَا الجِيفَةُ، وَشِعارُها الخوف، وَدِثَارُها السَّيْفُ»<sup>(1)</sup>.

بعث على رأس الأربعين مـن عمره، وبُشَّر بالنبوَّة والرسالـة، وأمَّا الشهر الذي بعث فيه، ففيه أقوال وآراء، فالشيعة الإمامية تبعاً لأئمّة أهل البيت(عليهم السلام) على أنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث في سبع وعشرين من رجب .

روى الكليني عن الإمام الصادق(عليه السلام) أنَّه قال: لا تدع صيام يوم سبع وعشرين من رجب فإنَّه اليوم الذي نـزلت فيه النبوَّة على محمّد(صلَّى الله عليه و آله و سلم)(۲).

وروى أيضاً عن الإمام الكاظم (عليه السلام) أنَّه قال : بعث الله عزَّ وجلَّ محمّداً رحمة للعالمين في سبع وعشرين من رجب (").

روى المفيد عن الإمام الصادق(عليه السلام) قال : في اليوم السابع والعشرين من رحب نزلت النبوّة على رسول الله، إلى غير ذلك من الروايات (٢).

وأمما غيرهم فمن قائل بأنَّه بعث في سبعة عشر من شهر رمضان أو ثمانية عشر أو أربع وعشرين من هذا الشهر أو في الثاني عشر من ربيع الأوّل .

> (١) إقتباس من كلام الإمام أمير المؤمنين في نهج البلاغة الخطبة٨٥، طبعة عبده. (٢) و(٣) البحار ج١٨ ص١٨٩ ـ نقلًا عن الكافي و أمالي ابن الشيخ . (۴) البحار ج١٨ ص١٨٩ ـ نقلًا عن الكافي و أمالي ابن الشيخ .

> > 1+1

وبما أنَّ أهل البيت أدرى بما في البيت، كيف وهم نجوم الهدى ومصابيح الدجى وأحد الثقلين اللذين تركهما رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) بعده، فيجب علينا الوقوف دون نظرهم ولا نجتازه، نعم دلّ الـذكر الحكيم على أنَّ القرآن نزل في شهر رمضان قال سبحانه : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ ... ﴾ (البقرة/ ١٨٥). وقال سبحانه : ﴿ إِنَّا ٱنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ (القدر/ ١). وقال سبحانه : ﴿ إِنَّا ٱنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ (الدخان/ ٣). وقال سبحانه : ﴿ إِنَّا ٱنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ (الدخان/ ٣).

والإستدلال بهذه الآيات على أنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث في شهر رمضان مبني على إقتران البشارة بالنبوّة، بنزول القرآن وهو بعد غير ثابت، فلو قلنا بالتفكيك وانّه بعث في شهر رجب، وبشّر بالنبوّة فيه، ونزل القرآن في شهر رمضان، لما كان هناك منافاة بين بعثته في رجب، ونزول القرآن في شهر رمضان.

ويؤيّد ذلك أي عدم اقتران النبوّة بنزول القرآن،ما نقله غير واحد عن عائشة : إنّ أوّل ما بدء به رسول الله من النبوّة حين أراد الله كرامته، الرؤيا الصادقة، فكان لا يرى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) رؤيا في نومه إلاّ جاءت كفلق الصبح، قالت : وحبّب الله تعالى إليه الخلوة، فلم يكن شيء أحبّ إليه من أن يخلو وحده<sup>(۱)</sup>.

لكن الظاهر من ذيل ما روته عائشة أنَّ النبوَّة كانت مقترنة بنزول الوحي والقرآن الكريم، مانذكر نرص الجديث يتمامه ثمَّ نذيَّله بسان بعيض الملاحظات حوله روي

فقال: اقرأ، فقلت: ما أنا بقارئ، فأخذني فغطّني الثالثة ثمّ أرسلني، فقال: ﴿اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ \* اقْرَأْ وَ رَبُّكَ الأَكْرَمُ ﴾<sup>(1)</sup>.

و في هذه الرواية تأمّلات واضحة :

١ ـ ما هو المبرّر لجبرئيل أن يروّع النبي الأعظم، و أن يؤذيه بالعصر إلى حدٍّ أنّه يظن انّه الموت، يفعل به ذلك و هـ و يراه عاجزاً عن القيـام بما يأمره بـه، و لايرحمه و لايلين معه؟

٢ ـ لما ذا يفعل ذلك ثلاث مرات لاأكثر و لاأقل؟

٣ ـ لما ذا صدّقه في الثالثة، لا في المرّة الأولى و لا الثـانية مع أنـّه يعلم أنّ النبي لايكذب؟

۴ ـ هل السند الذي روى به البخاري قابل للإحتجاج مع أنَّ فيه الزهري وعروة ؟

أمّا الزهري فهو الذي عرف بعمالته للحكام، و إرتزاقه من موائدهم، و كان كاتباً لهشام بن عبدالملك و معلّماً لأولاده، و جلس هو و عروة في مسجد المدينة فنالا من علي، فبلغ ذلك السجاد(عليه السلام) حتى وقف عليهما فقال : أمّا أنت يا عروة فإنّ أبي حاكم أباك، فحُكِم لأبي على أبيك، و أمّا أنت يا زهري فلو كنت أنا وأنت بمكّة لأريتك كن أبيك".

آمًا عبروة بن البزبير البذي حكم عليه ابين عمر ببالنفاق وعبدَه الاسكافي من

أشخاص يستبعد سماعهم الحديث عن نفس الرسول الأكرم و دونك أسماؤهم :

۱ ـ عبيدبن عميـر، ترجمه ابن الاثير، قال : ذكر البخـاري أنّه رأى النبي و ذكر مسلم أنّه ولد على عهد النبي و هو معدود من كبار التابعين يروي عن عمر وغيره <sup>(۱)</sup>.

۲ ـ عبد الله بن شداد، ترجمه ابن الأثير ، قال : ولد على عهد النبي، روى عن أبيه و عن عمر و علي<sup>(1)</sup>.

٣ ـ عـ ائشة، زوجة النبـي، حيث تفرّدت بنقل هـذا الحديث و مـن المستبعد جداً أن لايحـدّث النبي هذا الحـديث غيرها مـع تلهّف غيرهـا إلى سماع أمثـال هذا الحديث .

نعم ورد مضمون الحـديث في تفسير الإمام العسكـري(عليه السلام) ، و نقله من أعلام الطائفة ابن شهر آشوب في مناقبه<sup>(٣)</sup>أو المجلسي في بحاره<sup>(٢)</sup>.

لكـن الكلام فـي صحّة نسبة التفسيـر المـوجود إلـى الإمـام العسكري(عليـه السلام)و أمّا المنـاقب فإنّه يورد الأحـاديث و التواريخ مرسلـة لامسندة، و المجلسي اعتمد على هذه المصادر التي عرفت حالها .

و بذلك يظهر أنّه لا دليل على أنّ البشارة بالنبوّة كانت مقترنة بنزول القرآن، وبذلك ينسجم نزول القرآن في شهر رمضان مع كون البعثة في شهر رجب، نعم أورد العلاّمة الطباطبائي على هذه النظرية بقوله : إذا بعث النبي في اليوم الثاني و العشرين من شهر رجب و بينه و بين شهر رمضان أكثر من ثلاثين يوماً فكيف تخلو البعثة في هذه المدّة من نزول القرآن؟ على أنّ سورة العلق أوّل سورة نزلت على رسول الله و أنّها

نزلت بمصاحبة البعثة <sup>(١)</sup>. يلاحظ على ما ذكر : ١ ـ انّ الـوجه الأوّل من كـلامه مجرّد استبعاد فأيّ إشكال في أن يكون النبي قدبشّر بالنبوّة و نزَّل القرآن بعد شهر و بضعة أيام؟ ٢ ـ و أمّا الوجه الثـاني فلأنّ الروايات نطقت بأنّها أوّل سـورة نزلت و ليس فيها ما يدلّ على اقتران نزولها بأوّل عهد البعثة .

## سؤال و إجابة :

إذا كان القرآن نازلاً فـي شهر رمضان فإنّ معناه أنّ مجموعه نـزل في هذا الشهر مع أنّه نزل قرابة مدّة ثلاثة و عشرين سنة فكيف التوفيق بين هذين الأمرين؟ و أمّا الإجابة فقد أُجيب عنه بأجوبة نذكرها واحداً تلو الآخر.

الأول: إنَّ للقرآن نزولين: نزول دفعي و قدعبّر عنه بلفظ الإنزال الدال على الدفعة، و نزول تدريجي و هو الذي يعبّر عنه بالتنزيل. قال سبحانه: وكتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصَّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيم خَبِيرٍ (هود/ ١) فإنَّ هذا الإحكام في مقابل التفصيل، و التفصيل هو جعله فصلاً فصلاً، و قطعة قطعة، و الإحكام كونه على وجه لايتفصّل فيه جزء من جزء و لايتميّز بعض من بعض، لرجوعه إلى

معنى واحد، لاأجزاء و لافصول فيه، فعلى ذلك فالقرآن نزل دفعة واحدة على قلب النبي الأعظم، ثم صار ينزل تدريجياً حسب المناسبات و الوقائع و الأحداث('). و على ذلك فـلا مانع من نزول جميـع القرآن في شهر رمضان نـزولاً دفعياً، ثمّ

نزوله نحو ما في بضعة و عشرين سنة .

 (۱) تفسير الميزان ج۲ ص١٣ . (٢) الميزان ج٢ ص١٤-١٤ .

و يلاحظ عليه : أنّ ما ذكره مبني على الفرق بيـن «الإنزال» و «التنزيل»، و إنّ الأوّل عبارة عن النـزول الدفعي، و الثاني عـن النزول التدريجي مع أنّه لادليل عليه، فإنّ الثـاني أيضـاً استعمل فـي النزول الـدفعي . قال تعـالي حاكيـاً عن المشـركين : ﴿ وَلَنْ نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنَزَّلَ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقْرَؤُهُ ﴾ (الاسراء/ ٩٣) .

و قال تعالى : ﴿ وَ قَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلا نُزُلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً﴾(الفرقان/ ٣٢) فلو كان التنزيل هو النزول التدريجي فلماذا وصفه بقوله : «جملة واحدة ...».

الثاني : إنّ القرآن نـزل دفعة واحـدة إلى البيـت المعمور حسـب ما نطقـت به الروايات الكثيرة ثمّ صار ينزل تدريجياً على الرسول الأعظم .

روى حفص بن غياث عن الإمام الصادق(عليه السلام) قال سألته عن قول الله عزّ و جلّ : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ﴾ و إنّما أنزل في عشرين بين أوّله و آخره، فقال أبو عبدالله(عليه السلام):«نزل القرآن جملة واحدة في شهر رمضان إلى البيت المعمور ثمّ نزل في طول عشرين سنة»<sup>(1)</sup>.

و لو صحّت الرواية يجب التعبّد بها، و إلاّ فما معنى نزول القرآن الذي هو هدى للناس إلى البيت المعمور،و أي صلة بهذا النزول بهداية الناس الذي يتكلّم عنه القرآن و يقول: الشهر رمضان الذي أُنزل فيه القرآن هدى للناس و بيّنات من الهدى و الفرقان ؟

قال الشيخ المفيد: «الذي ذهب إليه أبو جعفر ( ) حديث واحمد لايوجب علماً و لاعم لاً،و نزول

(١) البرهان في تفسير القرآن ج١ ص١٨٢، و الدر المنثور ج٢ ص ٣٧٠. (٢) مراده الصدوق، و قد ذهب إلى أنَّ القرآن قد نزل في شهر رمضان في ليلة القدر جملة واحدة إلى البيت المعمور شمّ انزل من البيت المعمور في مدة عشرين سنة .

القرآن على الأسباب الحادثة حالًا يدلَّ على خلاف ما تضمّنه الحديث، و ذلك انَّه قدتضمّن حكم ما حدث، و ذكر ما جرى على وجهه، و ذلك لايكون على الحقيقة إلاّ لحدوثه عند السبب، ... الخ . ثمّ استعرض آيات كثيرة نزلت لحوادث متجددة(').

الثالث : إنّ القرآن يطلق على الكلّ و الجزء، فمن الممكن أن يكون المراد بنزول القرآن في شهر رمضان هو شروع نزوله في ليلة مباركة و هي ليلة القدر، فكما يصحّ نسبة النزول إليه في شهر رمضان إذا نـزل جملة واحدة، تصحّ نسبتة إليه إذا نزل أوّل جزء منه في شهر رمضان و استمرّ نزوله في الأشهر القادمة طيلة حياة النبي .

فيقال : نزل القرآن في شهر رمضان أي بدأ نـزوله في هذا الشهر، و له نظائر في العرف، فلو بـدأ فيضان الماء في المسيل يقـال جرى السيل في يـوم كذا و إن استمرّ جريانه و فيضانه عدّة أيام .

و هذا هو الظاهر من صاحب «المنار» حيث يقول : و أمّا معنى إنزال القرآن في رمضان مع أنّ المعروف باليقين أنّ القرآن نـزل منجّماً في مـدّة البعثة كلّها، فهو أنّ ابتداء نزوله كان في رمضان، ذلك في ليلة منه سمّيت ليلة القدر أي الشرف، و الليلة المباركة كما في آيات أخرى . و هذا المعنى ظاهر لاإشكال فيه، على أنّ لفظ القرآن يطلق على هذا الكتاب كلّه و يطلق على بعضه .

الرابع : إنَّ جملة القرآن و إن لم تنزل في تلك الليلة، لكن لمَّا نزلت سورة

الرابع . إن جمله القرار و إن لم تشرك في للك الليك، تعلق لمك ترك عمر المرابع . الحمد بها و هي تشتمل على جلً معارف القرآن ، فكأنَّ القرآن أنزل فيه جميعاً فصح أن يقال : إنَّا أنزلناه في ليلة القدر .

يلاخظ عليه : أنَّه لو كانت سورة الحمد أوَّل سورة نزلت على رسول الله لكان حق الكلام أن يقال : قل بسم الله الرحمن الرحيم، الحمدلله رب العالمين، أو يقال :

بسم الله الرحمن الرحيم، قل : الحمد لله ربّ العالمين <sup>(١)</sup>. و هذا يعرب عن أنّ سورة الحمد ليست أوّل سورة نزلت على النبي . هذه هي الوجوه التي ذكرها المفسّرون المحقّقون و الثالث هو الأقوى .

أول ما نزل على رسول الله :

ذكر أكثر المفسّرين أنّ أوّل سورة نزلت على رسول الله هي سورة العلق، و تدل عليه روايات أئمة أهل البيت. روى الكليني عن الصادق (عليه السلام) قال: أوّل ما نزل على رسول الله ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ \* اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ... ﴾ و آخر سورة هو قوله: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَ الفَتْحُ ... ﴾ ومثله عن الإمام الرضا (عليه السلام) (٢). و لعلّ المراد نزول آيات خمس من أوّلها لاجميع السورة.

لأنّ قـوله سبحـانـه فـي نفس تلـك السـورة : ﴿ اَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهِمَى عَبْداً إِذَا صَلَّى ... ﴾ لايناسـب أن تكون أوّل ما نـزل، بل هو حاك عـن وجود تشريـع للصلاة، و وجود من يقيمها حتّى واجه نهي بعض المشركين،و هذا لايتّفق مع كونه أوّل ما نزل.

## أساطير و خرافات

دلّت الأدلة العقلية و الآيات القرآنية على أنّ الأنبياء مصونون عن الخطأ و الاشتباه في تلقّي الوحي أوّلاً، و ضبطه ثانياً، و إبلاغه ثالثاً و أنّهم لايشكّون فيما يلقى في روعهم من أنّه ربّ العالمين و أنّ ما يعاينونه رسول إله العالمين، و الكلام كلامه، لايشكّون في ذلك طرفة عين و لايتردّدون بل يتلقّونه بنفس مطمئنة.

(١) الميزان ج٢ ص٢١-٢٢ . (٢) البرهان في تفسير القرآن ج١ المقدّمة الباب الخامس عشر ص٢٩، و تاريخ القرآن للزنجاني ص٣٠.

هذا هو القرآن الكريم يذكر كيفيّة بدءنزول الوحي إلى موسى و إنّه تلقّاه بلاتردّد و لاتريّث، بذكره في سور مختلفة :

يقول: ﴿فَلَمَّا اَتَاهَا نُودِى يَا مُوسَى \* إِنِّي اَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّا وَاعْبُدُنِي المُقَدَّسِ طُوى \* وَ اَنَا اخْتَرْنُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا بُوْحَى \* إِنَّنِي اَنَا اللهُ لا إِلَهَ إِلاَ اَنَا فَاعْبُدُنِي وَاَقِمِ الصَّلاَةَ لِذِكْرِى \* إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةُ اَكَادُ اُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى \*... اذْهَبُ إِلَى فِرْعَونَ إِنَّهُ طَغَى \* قَالَ رَبِّ الْسَرَحْ لِي صَدْرِى \* و يَسَرِّ لِي أَمْرِى \* وَ احْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي \* يَفْقَهُوا قَوْلِي \* وَ اجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ اهْلِي \* هَارُونَ اَخِي \* اللهُ دُو يَعْدَدَةً مِنْ لِسَانِي \* يَفْقَهُوا قَوْلِي \* وَ اجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ اللهِ عَارُونَ اَخِي \* اللهُ دُو يَعْدَدَهُ مِنْ لِسَانِي \* يَفْقَهُوا قَوْلِي \* وَ اجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ الله الله عَارُونَ اَخِي \* اللهُ دُو يَعْدَدَةً مِنْ لِسَانِي \* يَفْقَهُوا قَوْلِي \* وَ اجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ الله عَارُونَ اللهُ عَالَ لا اللهُ اللهُ اللهُ وَ

ترى أنّ الكليم عندما فُوجئ بنزول الـوحي، تلقّاه بصدر رحب، و لم يتردّد في أنّه وحيه سبحانه و أمره، و لذلك سأل سبحـانه أن يشرح له صدره، و ييسر له أمره، ويحلّ العقدة التي في لسانـه، و يجعل له وزيراً مـن أهله، يش<sup>ت</sup> به أزره و يشـركه في أمره.

يقول سبحانه : ﴿ فَلَمَّا جَاءَهَا نُودِيَ أَنْ بُورِكَ مَنْ فِي النَّارِ وَ مَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَانَ اللهِ رَبِّ العَالَمِينَ \* يَا مُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللهُ العَزِيزُ الحَكِيمُ (النمل/ ٨ ـ ٩ ).

و جاءت هذه القصة في سورة القصص على وفق ما وردت في السورتين (').

و من لاحيظ هذه الآيات يقـف على أنَّ موقـف الأنبياء من الـوحي هو مـوقف

(۱) القصص ۲۹\_۳۵.

1.9

مَا أَوْحَى \* مَا كَذَبَ الفُؤَادُ مَا رَأَى \* أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ (النجم/ ٢ ـ ١٢).

فأيّ كلمة أصرح في توصيف إيمان النبي و إذعانه في مجال الوحي و مواجهة أمينه من قولـه سبحانه : ﴿ مَا كَذَبَ الفُوَادُ مَا رَأَى﴾ أي صدق القلـب عمل العيـن . ويحتمل أن يكون المراد، ما رآه الفؤاد .

قال العلامة الطباطبائي :

فالمراد بالفؤاد، فؤاد النبي (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) و ضمير الفاعل في «ما رأى» راجع إلى الفؤاد، و الرؤيا رؤيته و لابدع في نسبة الرؤية و هي مشاهدة العيان إلى الفؤاد، فإنَّ لـلإنسان نـوعاً من الإدراك الشهودي وراء الإدراك بإحدى الحواسّ الظاهرة و التخيّل و التفكّر بالقوى الباطنة كما أنّنا نشاهد من أنفسنا أنّنا نرى و ليست هذه المشاهدة العيانية رؤية بالبصر و لامعلوماً بالفكر، و كذا نرى من أنفسنا أنّنا نسمع و نشمّ و نـذوق و نلمس، و نشاهـد أنّنا نتخيّل و نتفكّر، و ليست هذه الرؤية ببصر أو بشيء من الحواسّ الظاهرة أو الباطنة <sup>(۱)</sup>

فالله سبحانه يؤيّد صدق النبي فيما يدّعيه من الوحي و رؤية آيات الله الكبري، سواء كانت بالعين أو بالفؤاد .

و على كل تقدير فهذه الآيات و غيرها تدلّ على أنّ الأنبياء و غيرهم لايشكّون و لايترددون فيما يواجهون من الأمور الغيبيّة .

11.

من قصص الأنبياء الواردة في القرآن الكريم، و قـد دسّها الأحبار و الرهبان و سماسرة الحديث و القصّاصون في كتب القصص و السير و الحديث، و نحن نكتفي في المقام بما ذكره البخاري في صحيحه و ابن هشام في سيرته، فإنّ استقصاء كل ما ورد حول هذا الموضوع من الروايات المدسوسة يـدفع بنا إلى تأليف رسالة مفردة، و لكن فيما ذكرنا غنيّ و كفاية . قال البخاري :

(بعد ذكر نزول أمين الوحي عليه في جبل حراء) "فرجع بها رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يرجف فؤاده، فدخل على خديجة بنت خويلد (رضي الله عنها) فقال : زمّلوني رَملوني، فزمّلوه حتى ذهب عنه الروع، فقال لخديجة ـ و أخبرها الخبر ـ:لقد خشيت على نفسي، فقالت خديجة : كلاّ و الله ما يخزيك الله أبداً إنّك لتصل الرحم، و تحمل الكَلّ و تكسب المعدوم، و تقري الضيف، و تعين على نوائب الحق، فانطلقت به خديجة حتى أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزّى ابن عمم خديجة، و كان امرئ تنصّر في الجاهلية، و كان يكتب الكتاب العبراني، فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب، و كان شيخاً كبيراً قدعمي، فقالت له خديجة يا ابن عم اسمع من ابن أخيك، فقال له ورقة : يا ابن أخي ماذا فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب، و كان شيخاً كبيراً قدعمي، الناموس الذي نزّل الله على موسى ياليتني فيها جذعاً ليتني أكون حياً إذ يخبرجك الناموس الذي نزّل الله على موسى ياليتني فيها جذعاً ليتني أكون حياً إذ يخبرجك ومك، فقال له ورقة : هذا الناموس الذي نزّل الله على موسى ياليتني فيها جذعاً ليتني أكون حياً إذ يخرجك الم يأتٍ رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، و إن يدركني يومك، أنصرك نصراً مؤرّزاً

ثم لم ينشب<sup>(١)</sup>ورقة أن توفّي و فتر الوحي»<sup>(٢)</sup>. هذا ما لـدى البخاري،و أمَّا صاحب السيرة النبوية فبعـدما ذكر مسألـة الغتَّ ينقل عن النبي أنَّه قال :

«فخرجـت حتى إذا كنت فـي وسط الجبل سمعت صـوتاً من السمـاء يقول :

(١) أي لم يلبث .
 (٢) صحيح البخاري ج١ ص٣.

يا محمد، أنت رسول الله و أنا جبرئيل، قال: فوقفت أنظر إليه، فما أتقدّم وما أتأخّر، و جعلت أصرف وجهي عنه في آفاق السماء، قال: فلاأنظر في ناحية منها إلاّ رأيته كذلك، فما زلت واقفاً، ما أتقدّم أمامي، و ما أرجع ورائي، حتى بعثت خديجة رسلها في طلبي فبلغوا أعلىمكة و رجعوا إليها، و أنا واقف في مكاني ذلك، ثم انصرف عنّي و انصرفت راجعاً إلى أهلي حتى أتيت خديجة فجلست إلى فخذها مضيفاً إليها، فقالت: يا أبا القاسم، أين كنت؟ فو الله لقد بعثت رسلي في طلبك حتى بلغوا مكّة و رجعوا بالذي رأيت، فقالت: أبشر يا ابن عمّ و اثبت، فو الذي نفس خديجة بيده إنّي لأرجو أن تكون نبيّ هذه الأمة».

ثمّ يذكر انطلاق خـديجة إلى ورقة بن نوفل، و ما أجابهـا به ورقة بنفس النص الذي ذكره البخاري ثـمّ يذكر لقاء النبي ورقة بـن نوفل، و هو يطوف بالكعبـة، فسأله ورقة بما رأى و سمع، فـأخبره النبيّ(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم)، فقـال له ورقـة : و الذي نفسي بيده إنّك لنبيّ هذه الأمة .

ثمّ عقّبه بذكر ما قامت به خديجة من امتحان صدق نبوّته فذكر أنّها قالت لرسول الله : أي ابن عمّ، أتستطيع أن تخبرني بصاحبك هذا إذا جاءك؟ قال : نعم . قالت : فإذا جاءك فاخبرني به، فجاءه جبرئيل ، فقال رسول الله لخديجة : هذا جبرئيل قدجاءني، قالت : قم يا بن عمّ فاجلس على فخذي اليسرى، قال : فقام رسول الله فجلس عليها، قالت : هل ترى؟ قال : نعم، قالت : فتحوّل فاجلس على فخذي المن ، فحل حيا . فذه الله من ، فقال من ما تا ؟ قال من ما من

ثمَّ دخلت على خـديجة و قلت : زمَّلونـي زمَّلوني حتى ذهـب عنَّي الروع، ثمَّ أتـاني و قال : يا محمد، أنت رسول الله .

قال: لقد هممت أن أطرح نفسي من حالق من جبل فتبدّى لي حين هممت بذلك، فقال: يا محمد، أنا جبرئيل و أنت رسول الله، ثمّ قال: اقرأ، قلت: ما اقرأ؟ قال: فأخذني فغتني ثلاث مرات حتّى بلغ منّي الجهد ثمّ قال: اقرأ باسم ربّك الذي خلق، فقرأت فأتيت خديجة، فقلت: لقد أشفقت على نفسي، فأخبرتها خبري فقالت: ابشر فو الله لايخزيك الله أبداً، و و الله إنّك لتصل الرحم، و تصدق الحديث، و تؤدّي الأمانة، و تحمل الكل، و تقري الضيف، و تعين على نوائب الحقّ، ثمّ انطلقت بي إلى ورقة بن نوفل بن أسد، فقالت: اسمع من ابن أخيك، فسألني فأخبرته خبري، فقال: هذا الناموس الذي أنزل على موسى بن عمران...

# نظرة تحليلية حول هذه النصوص :

إنَّ هذه النصوص التاريخية التي نقلها المشايخ كالبخاري و ابن هشام و الطبري، و تلقّاها الآخرون من بعدهم على أنّها حادثة متسالم عليها تضاد ما يستشفه الإنسان من التدبّر في حالات الأنبياء في القرآن الكريم و تناقض البديهة العقلية، و إليك بيان ما فيها من نقاط الضعف و علائم الجعل و التهافت :

١ - إنّ النبوة كما عرفت منصب إلهي لايفيضه الله إلاّ على من امتلك زخماً هائلاً من القدرات الروحية و القوى النفسية العالية حتّى يقوى على معاينة الوحي، و مشاهدة الملائكة، فعندئذٍ فلا معنى لما ذكره البخاري : «لقد خشيت على نفسي» أفيمكن أن ينزل الوحي الإلهي على من لايفرق بين لقاء الملك، و لقاء الجن و مكالمتهما حتى يخشى على نفسه الجنون أو الموت؟

٢ - و أسوأ منه ما ذكره الطبري من أنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) همّ أن يرمى بنفسه من حالق من جبل، فندم عليه و رجع عنه حين سمع كلام جبرئيل:يا محمد أنا جبرئيل .

إنّ هذا الكلام يعرب من أنّ نفسه(صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم تكن نفساً مستعدّة لتحمّل الوحي على حدٍّ،همّ أن يقتل نفسه بالإلقاء من حالق، و هل هذا هو إلاّ نفس الجنون الذي كان المشركون يصفونه به طيلة بعثته، فواعجباً نسمعه من أعوانه و أنصاره و من لسان زوجته.

٣\_ إنّ قول خديجة لرسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): كلاّ و الله ما يخزيك الله أبداً، تعرب عن أنّها كانت أوثق إيماناً بنبوته من نفس الرسول. فهل يمكن التفوّه بذلك، و ما حاجة النبي الأعظم الذي قال تعالى في حقه: ﴿وَ عَلَّمَكَ التفوّه بذلك، و ما حاجة النبي الأعظم الذي قال تعالى في حقه: ﴿وَ عَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُنْ تَعْلَمُ وَ كَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيماً﴾ (النساء/ ١١٣) إلى هذا التسلّي؟

و هل يصحّ و يتعقّل للنبيّ أن يشكّ في رسالة نفســه حتى يستفتي زوجته فيزول شكّه بتصديقها؟

۴ ـ ذكر البخاري : انّ خـديجة انطلقت مع رسول الله إلى ورقـة ، فأخبره رسول الله بما وقع ، فأجاب ورقة بما ذكره ، و انّ ما نـزل عليه هو الناموس الذي نزّله الله على موسى .

و معنى هذا أن يكون ورقة أعلم بالسرّ المودع في قلب رسول الله من نفسه، كما أنّ معنى ذلك انّ كلّاً من الزوجين كانا شاكّين في صحّة الرسالة، فانطلقا إلى متنصّر قرأ وريقات من العهدين حتى يستفتياه ليزيل عنهما حجاب الشكّ و غشاوة الريب.

٥ ـ إنَّ معنى ما ذكره البخاري من أنَّ ورقة أخبر النبي بأنَّه : يسخرمنك قومك، وتعجّب الرسول من هذا الكلام و قال: أوَمخرجي هم؟ كون المرسل إليه أعلم من الرسول و أفضل منه .

۶ \_ إنَّ ما ذكره ابن هشام من «انَّ الرسول كلَّما رفع رأسه إلى السماء لينظر ما رأى إلاّ رجلًا صافّاً قدميه في أفق السماء، فلاينظر في ناحية من السماء إلاّ رآه فيها» يشبه كلام المصابين في عقولهم و شعورهم، و المختلّين في أفكارهم، فلايرون في

كل جهة إلاّ الصورة المتخيّلة، لطغيانها على مخيّلتهم و شعورهم، أعاذنا الله من إكالة الشنائع بمقام النبوّة، بنحو لايليق بساحة العاديين من الناس فضلاً عن النبي الأكرم خاتم النبّيين.

٧- انظر إلى امتحان خديجة لبرهان النبوة فإنّ ظاهرها أنّها كانت شاكّة في نبوّة زوجها، و لكنّها استحصلت اليقين على الوجه الذي سمعته في كلام ابن هشام و الطبري، و لكن أي صلة بين رفع الخمار و إلقائه و عدم رؤية جبرئيل، و هل لرفع الخمار و تعرية شعر الرأس تأثير في غياب أمين الوحي عن البيت؟

نرى أنّه سُبحانه ينقل في غير سورة من سور القرآن الكريم مكالمة الملائكة زوجة الخليل و تبشيرها بالولد . فهل يمكن لنا أن نقول بعد ذلك : إنّ زوجة الخليل لوكانت مكشوفة الرأس لامتنعت الملائكة من دخول بيت الخليل(عليه السلام)^.

٨ - إنّ ورقة بن نوفل على حدّ تصريح نصّ الرواية كان بادى بدئه نصرانياً بعد ما كان مشركاً، فمقتضى الحال أن يشبته الرسول الأعظم بالمسيح الذي كان يعتقد بنبوته، لابالكليم. أو ليس هذا يعرب عن لعب يد الأحبار في الخفاء في اصطناع هذه الأحاديث و دورهم في تشويش صفاء رسالة الرسول الأعظم بأمثال هذه الأساطير و المهاترات و الخرافات؟

٩ - نحن على ثقة و يقين بأنّ النبوة منصب إلهي لايتحمله إلاّ الأمثل و الأكمل فالأكما من الناس، و لاقدم أي إمدواته اللاّ من التالة قد ترسيست الترسيس.

(١) لاحظ هود/ ٧١-٧٣، الذاريات/ ٢٩.

الصفح عنها، و ضربها عرض الجـدار، مضافاً إلى ما فيها مـن التناقض و الاختلاف في حكاية القصّة كما هو معلوم لمن تدبّر فيها و تأمّل نصّها .

# فرية انقطاع الوحي و فتوره

وقفت على ما في الروايات السابقة من الوضع و الدسّ بهدف تشويه صفاء صورة رسالة النبي الأكـرم فهلمّ معي نتناول فرية أخرىٰ حيكت علـي المنوال السابق، و للغاية نفسها، و هي مسألة انقطاع الوحبي بعد نزول آيات من سورة العلق، أو سورة المدِّثْر، أو سورة الحمد على اختلاف في أوَّل سورة نزلت على رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) و قدحازت هذه الفرية على نصيب من الإهتمام و التقدير في كتب السيرة و التفسير حتى إنَّ الدكتور محمد حسين هيكل، أرسلها إرسال المسلَّمات في كتابه بقوله : «انتظر هداية الوحي إيّاه في أمره، و إنارة سبيله، فإذا الوحي يفتر، و إذا جبرئيل لاينزل عليه، ... إلى أن قال: و قد روي أنَّ خديجة قالت له: ما أرىٰ ربِّك إلاّ قدقلاك، و تولَّه الخـوف و الوجل، فهما يبعثانه من جديـد، يطوي الجبال و ينقطع في حراء يرتفع بكل نفسه ابتغاء وجه ربّه، يسأله: لم قلاه بعد أن اصطفاه، و لم تكن خديجة بأقلّ منه إشفاقاً و وجلًا.و يتمنّى الموت صادقاً لولا أنَّه كان يشعر بما أمر به، فيرجع إلى نفسه، ثمَّ إلى ربَّه، و لقد قيل : إنَّه فكَّر في أن يلقي بنفسه من أعلى حراء أو أبي قبيس و أيّ خير في الحياة، و هذا أكبر عمله فيهما يدوي و ينقضي، و انَّه لكذلكتساورههذه المخاوف، إذ جاءه الوحي بعد طول فتوره إذ نزل عليه بقوله تعالى : ﴿ وَ الضَّحَى \* وَ اللَّيْلِ إِذَا سَجَى \* مَاوَدَّعَكَ رَبُّكَ وَ مَا قَلَى \* وَ لَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الأوْلِيَ \* وَ لَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى \* أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى \* وَ وَجَدَكَ ضَ الْأ فَهَدَى \* وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى \* فَاَمَّا البَيِّيمَ فَلا تَقْهَرُ \* وَ أَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ \* وَ أَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِّثْ) (سورة الضحي) (.)

هذا ما يذكره رجـل مثقّف في القرن العشرين في حقّ النبـي الأكرم، فما ظنَّك

حیاة محمد(صلّی الله علیه و آله و سلّم) ص۱۳۸.

بغيره ممّن سبقه مـن الذين يتعبّدون بالـروايات و لايحيدون عن شاذّهـا و سقيمها قيد أنملةأو قدر شعـرة، و أصل هذه الفرية يـرجع إلى كتب السيرة و التفسيـر، و إليك ما يذكره واحد من أولئك من أمثال الطبري حيث يصرّح في تفسيره بما نصّه :

١ - عن ابن زيد : إنَّ هذه السورة نزلت على رسول الله تكذيباً من الله قريشاً في قيلهم لرسول الله لمّا أبطأ عليه الوحي : «قد ودّع محمداً ربّه و قلاه» .

٢ - عن ابن عبدالله : لمّا أبطأ جبرئيل على رسول الله، فقالت امرأة من أهله أو من قومه : ودّع الشيطان محمداً، فأنزل الله عليه : ﴿و الضحى ... إلى قوله \_ ما ودّعك ربّك و ما قلى ﴾ .

٣ - عن جندب البجلي : أبطأ جبرئيل على النبي حتمى قال المشركون وذع محمداً ربته، فأنزل الله : «و الضحى ... »، و عنه قالت امرأة لرسول الله : ما أرى صاحبك إلا قد أبطأ عنك، فنزلت هذه الآية .

و في رواية أُخرى عنه : ما أرى شيطانك إلاّ قدتركك .

۴ ـ عن عبدالله بن شدّاد : إنّ خديجة قـالت للنبي : ما أرى ربّك إلا قدقَلاك، فأنزل الله «والضحى».

٥ ـ و عن قتادة : إنّ جبرئيل أبطأ عليه بالوحي، فقال ناس من الناس : ما نرى صاحبك إلاّ قدقلاك فودّعك، فأنزل الله : ﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَ مَا قَلَى ﴾ .

۶ ـ عن ضحّاك: مكث جبرئيل عن محمّد، فقال المشركون: قد ودّعه ربّه.

٧ - عن ابن عروة، عن أبيه قال : أبطأ جبرئيل على النبي، فجزع جزعاً شديداً، و قمالت خديجة : أرى ربتك قمدق لاك، ممّا نرى من جزعك، قالت : فنزلت «والضحي» (.).

يلاحظ على هذه الروايات و على فرية فترة انقطاع الوحي عدّة أمور: ١ - إنَّ هـذه الروايـات التي ملأت التفـاسير و كتب السيـر، رويت عـن أناس

(١) تفسير الطبري ج ٣٠ ص ١٤٨ .

لايركن إليهم كقتادة و الضحّاك فإنّهما كانا يـأخذان تفسير القرآن عن أهل الكتاب<sup>(.)</sup>. وجلّها بل كلّها مرسلة غير مسندة إلى الرسول(صلّى الله عليه وآله وسلّم).

٢ ـ إنّها اختلفت في القائل الذي شَمِت برسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) بقوله : "ودّعك ربّك" فربّما يسند إلى امرأة من أهله أو قومه و أخرى إلى المشركين، و ثالثة إلى طائفة من الناس، و رابعة إلى زوجته خديجة .

إنَّ نسبة هـذا القول إلى زوجتـه الطاهرة التـي آمنت به يـوم بعثته، و قدعـرفت فضائله و ملكاته النفسيّة عن كثب، بعيد جداً .

٣ ـ إنّها اختلفت في مدة الفترة . قال ابن جريج : احتبس عنه الوحي اثنى عشر يوماً، و قال ابن عباس : خمسة عشر يوماً، و قيل : خمسة و عشرين يـوماً، و قال مقاتل : أربعين يوماً "، و في فتح الباري : انه كان ثلاث سنين ") كما في السيرة الحلبية و فيها أيضاً : إنّها كانت سنتين و نصفاً، و على قول : سنتين، إلى غير ذلك من الأقوال المختلفة التي تحكي عن اضطراب في الرواية و النقل .

٤ - اختلفت الرواية في سبب الفترة و انقطاع الوحي . فتارة زعموا أنّ سببها هو أنّ اليهود سألوا رسول الله عن مسائل ثلاث : عن أصحاب الكهف و عن الروح و عن قصّة ذي القرنين ، فقال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : سأخبركم غداً و لم يستثن ، فاحتبس عنه الوحي ، فقال المشركون ما قالوا ، فنزلت (\*).

ثانياً، ثمّ عاد السائل فأعطى و هكذا ثلاث مرّات، فقال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ملاطفاً لاغضبان : أسائل أنت يا فلان أم تاجر؟ فتأخّر الوحي أيّاماً فاستوحش فنزلت .

و ثالثة : رووا عن ابن أبي شيبة في مسنده و الطبراني و ابن مردويه من حديث خولة، و كانت تخدم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) انّ جرواً دخل تحت سرير رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فمات و لم تشعر به، فمكث رسول الله أربعة أيّام لاينزل عليه الوحي، فقال : يا خولة ! ما حدث في بيت رسول الله ؟ جبرئيل لايأتيني ! فقلت يا نبي الله ما أتى علينا يوم خير من هذا اليوم، فأخذ برده فلبسها و خرج، فقلت في نفسي لو هيّأت البيت و كنسته، فأهويت بالمكنسة تحت السرير فإذا بشيء ثقيل فلم أزل به حتى بدا لي الجرو ميّتاً، فأخذته بيدي فألقيته خلف الدار، فجاء النبي ترعد لحيته، و كان إذا نزل عليه الوحي أخذته الموية، فقال يا خولة فجاء النبي مرعد لحيته، و كان إذا نزل عليه الوحي أخذته المعدة، فقال يا خولة دثّريني، فأنزل الله تعالى : فو الضحى و الليل إذا سجى الم

و رابعة : انّ المسلمين قالوا : يا رسول الله مالك لاينزل عليك الوحي؟ فقال : وكيف ينزل عليّ و أنتم لاتنقون رواجبكم، و في رواية : براجمكم، و لاتقصون أظفاركم، و لاتأخذون من شواربكم، فنزل جبرئيل بهذه السورة، فقال النبي : ما جئت حتى اشتقت إليك، فقال جبرئيل : و أنا كنت أشدّ إليك شوقاً، و لكنّي عبد مأمور، ثمّ أنزل عليه : ﴿ وَ مَا نَتَنَزَّلَ إِلاَ بِأَمْرِ رَبِّلُكَ (مريم/ ۶۴)<sup>(٢)</sup>. إنّ الإضطراب في أسباب فتور الوحي يعرب عن عدم صحّة الرواية .

أمّا الأوّل: فلو صحّ فيلزم كون زمان انقطاع الوحي في العام السابع من البعثة لأنّ قريشاً أرسلت النضر بن الحارث و ابن أبي معيط إلى أحبار اليهود يسألانهم عن النبي الأكرم، و قالا لهم: إنّكم أهل التوراة و قدجئناكم لتخبرونا عن صاحبنا هذا، فقالت لهم أحبار اليهود: سلوهُ عن ثلاث نأمركم بهنّ، فجاءوا إلى رسول الله، و قالوا: يا محمّد أخبرنا عن فتية ذهبوا في الدهر الأوّل، قد كانت لهم قصّة عجب، (1) روح المعاني ج١٠ ص٩٢، و مجمع البيان ج١٠ ص٥٥ (طبع صيدا).

وعن رجل كـان طوّافاً قدبلغ مشارق الأرض و مغـاربها، و أخبرنا عن الـروح ما هي؟ فقـال لهم رسـول الله(صلـّى الله عليه و آلـه و سلّم) : أخبـركـم بما سـألتـم عنه غـداً و لم يستثن، فانصرفوا عنه <sup>(1)</sup>.

نحن ننزّه ساحة النبي الأكرم الذي نشأ نشأة الأنبياء في عالم مليَّ بالطهر و القداسة ، أن يخبرهم على وجه قاطع بأنّه سيجيبهم غداً على أسئلتهم تلك فمن أين علم أنّه سبحانه ينزل الوحي عليه غداً؟ أو أنّه سبحانه يجيب عن أسئلتهم عن طريق الوحي؟

و أمّا الثاني : فهو أشبه بالقصص الموضوعة ، فهل من المعتاد أن يباع عنقود عنب ثـلاث مرّات فـي السوق ، و مثلـه عذق تمر؟ و لعـلّ الجاعـل كان يهـدف إلى إختلاق الفضائل لعثمان فحسب أنّ هذا الموضع مناسب له .

و أمّا الثالث: فبعيد جدًا، إذ كيف يمكن أن يموت الجرو تحت سرير النبي أو في زاوية من البيت و لايلتفت إليه؟ على أنّ ظاهر الرواية أنّ انقطاع الوحي كان بعد تلقّي النبي نـزول الوحي مدّة مديدة حيث إنّ خـولة قالت : «و كان إذا نزل عليه الوحي أخذته الرعدة» فإنّ ذلك يعرب عن أنّ الحادثة كانت في أزمنة متأخّرة من بدء البعثة، مع أنّ المشهور انّهاكانت في بدء البعثة ـ أي بعد نزول سورة العلق أو آيات منهاـ.

و أمّا الرابع: فهو أشبه بحمل النبي وزر الغير، فإنّ عـدم قصّ المسلمين شواربهم، أو عدم تنظيف رواجبهم لايكون سبباً لانقطاع الوحي، قال سبحانه: ﴿وَلاَتَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى﴾(الأنعام/ ١۶۴).

هذه الوجوه كلُّها تدفع بنا إلى القول : بأنَّ مسألة انقطاع الوحي فرية تاريخيَّة صنعتها يد الجعل و الوضع لغاية أو غايـات خاصّة، و لم يكن هناك أيّة فترة، و إنّما المسألة كانت بصورة أخرى :

(١) السيرة النبويّة لإبن هشام ج١، ص ٣٠١.

15.

هي أنّه تعلّقت مشيئته سبحانه على نزول الـوحي نجومـاً ـ أي فترة بعـد فترة ـ حسب المقتضيات و الأسباب المـوجبة لنزوله أوّلاً، و تثبيت فؤاد النبي بـذلك ثانياً، قال سبحانه مشيراً إلى مشيئته الحكيمة :

﴿ وَ قُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثٍ وَ نَرَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً ﴾ (الأسراء / ١٠٤).
و قال سبحانه مشيراً إلى أنّ من بواعث نزول الوحي تدريجياً كونه سبباً لتثبيت فؤاده :
﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزَلَ عَلَيهِ القُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُبَتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَ رَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً ﴾ (الفرقان / ٢٣) فعلى ضوء ذلك لم يكن هناك إلا مسألة طبيعية على صعيد تربيعي و هو نيزول الوحي و هذاك إلا مسألة طبيعية على صعيد تربيعا و من الفرقان / ٢٣) فعلى ضوء ذلك لم يكن هناك إلا مسألة طبيعية على صعيد الوحي و هو نيزول المرواد تدريجياً لادفعة واحدة ، غير أنّ المشركين الجاهلين بمشيئته سبحانه و أسرار نزول الوحي تدريجياً ما كانوا يترقبون نزول الوحي عليه دوماً و في كل سبحانه و أسرار نزول الوحي تدريجياً، كانوا يترقبون نزول الوحي عليه دوماً و في كل سبحانه و أسرار نزول الوحي تدريجياً، كانوا يترقبون نزول الوحي عليه دوماً و في كل سبحانه و أسرار نزول الوحي تدريجياً، كانوا يترقبون نزول الوحي عليه دوماً و في كل سبحانه و أسرار نزول الوحي تدريجياً، كانوا يترقبون نزول الوحي عليه دوماً و في كل سبحانه و أمر قرئوم أنه في الألواح مِنْ كُلَّ شَيْء مَوْعِظَةً وَ تَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْء فَعْدَها من ي قال سبحانه : ﴿ وَ كَتَبْنَا لَهُ في الألواح مِنْ كُلَّ شَيْء مَوْعِظَةً وَ تَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْرَة فَعْدَها سبحانه : فو قرئوم أنه في الألواح مِنْ كُلَّ شَيْء مَوْعِظَةً وَ تَفْصِيلاً لِكُلِّ سَيْء فَعْدَها سبحانه : فو قرئوم أنه في الألواح مِنْ كُلَ شَيْء مَوْعظة وَ تَفْصِيلاً لِكُلُ سُعْء فَعْه واحدة ما ما ماده الذي يأمر قوْم أن يأذل عليه ما ما كانوا يترقبونه من مدعي النبوة انصرفوا إلى اتهام النبي بأنّه ودعه ربّه ينه ما هذو الذي ينزل عليه النبي بأنّه ودعه ما ما كانوا يترقبونه من مدعي النبوة الموفوا إلى الما الذي يأله ما لذي يأله ودعه ربّه فا ما ما كانوا يترقبونه من مدعي النبوة الموفوا إلى الذي يأله ودعه ربّه في يزل الما الذي ينزل عليه الوحي أو الشيطان الذي يلهمه على حد تعبيرهم .

فحصيلة البحث: انّه لم يكـن هناك انقطـاع و لافتور و لاسبب مـن الأسباب المذكورة في الروايات بل كان مجرّد توهّم توهّموه .

ثُمَّ إنَّ المعروف بين المفسّرين أنَّ سورة الضحى حسب الترتيب النزولي، السورة الحيادية عشرة، و كيانت الأولى هي العلق، فيالقلم، فالمزَّمَل، فالمدَّر،

و الظاهر ممّن ينقل مسألة انقطاع الوحي و فتـوره أنّها نزلت في بدء الوحي بعد انقطاعه أي نزل بعـد العلق أو بعد المدَّثَّر مع أنَّهـا نزلت متأخَّرة، و كان الـوحي ينزل على النبي تترى حسب مقتضيات الظروف و المناسبات و الوقائع و الأحداث .

(١) تاريخ القرآن للزنجاني ص٣۶.

نعم ذكر اليعقوبي أنَّ سورة«الضحي» هي السورة الثالثة، و لعلَّه متفرَّد في ذلك القول<sup>(</sup>).

### مراحل الدعوة الثلاث

نزل الأميـن جبرئيل مبشّـراً النبي الأكرم بالنبـوّة و الرسالـة، و ألقى على عـاتقه مقاليد مهـامّها هداية الأمّـة، التي يصوّرهـا قوله سبحـانه: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَـوُلًا ثَقِيلاً﴾(المزّمّل/٥).

و قوله سبحانه : ﴿يَا أَيُّهَا المَدَّثَرُ \* قُمْ فَأَنْذِرْ \* وَ رَبَّكَ فَكَبِّرُ (المَدَثَّر/ ١ – ٣) و أيّ مسؤولية أثقل من مسؤولية هداية الأمّة الغارقة في ظلمات الجهل و أوحال عبادة الأصنام و الأوثان، المنغمسة في الدنيا، المعرضة عن الآخرة، فقام الرسول مؤدّياً رسالته مستضيئاً بهدى الوحي قدقطعت رسالته مراحل ثلاث حتّى تكلّلت بالنجاح و بلغت الغاية المنشودة، و إليك تبيين هذه المراحل التي أشار إليها القرآن الكريم في مواضع متفرّقة .

المرحلة الأولى : السرّية في الدعوة إتّخذ الرسول الدعوة السرّية خطوة أولى خطاها في سبيل تحقيق إنجاح الدعوة الإلهيّة، ولم يكن الغرض من التركيز على السرّيّة في الدعوة الخوف على نفسه وصيانتها من كيد الأعداء، بل هذه هي الخطّة الرائجة بين الدعاة المخلصين، فلايجهرون بالدعوة، و لايعلنونها بادئ بدء، بل يبدأون بعرض الدعوة سرّاً على الأفراد الذين يطمئنّون لهم - و لأجل ذلك - بدأ الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالدعوة السرّية إلى الاسلام فدخل تحتها عدّة من الشباب، فتعلّموا الفرائض و السنن سرّاً وكانوا يذهبون إلى شعاب مكّة فيقيمون الفرائض فيها.

(١) تاريخ اليعقوبي ج٢، ص٣٣.

وهذه الثلّة القليلة الّتي تشترّفت باعتناق الإسلام، هم الذين يعبّر عنهم القرآن الكريم بقوله : ﴿وَ ا**لشَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أَوْل**َئِكَ **الْمُقَرَّ بُونَ ﴾**(الواقعة/ ١٠ و١١)

فكان النبي الأكرم يعرض دعوته على من يتفرّس فيه علائم قبول الإسلام ولذلك لمّا هبط من غار حراء عرضه على زوجته خديجة وابن عمّه علي، وقد تمكّن الإسلام بذلك في قلوب عدّة سجّلت أسماؤهم في التاريخ<sup>(١)</sup>مثل زيد بن حارثة وعثمان بن مظعون وقدامة بن مظعون وغيرهم . يقول ابن هشام في تفسير قوله : فوَاَمًا بِنِعِمَةِ رَبّكَ فَحَدّث ﴾ أي بما جاءك من الله من نعمته وكرامته، من النبوّة فحدّث أي اذكرها، فادع إليها، فجعل رسول الله يذكر ما أنعم الله به عليه وعلى العباد به من النبوّة سرّاً إلى من يطمئنّ إليه من أهله<sup>(١)</sup>.

وليس في الذكر الحكيم آية تكشف عن أحـداث هذه المرحلة غير ما ذكرنا من الآيتين، فمن أراد التفصيـل فيجب عليه أن يرجـع إلى كتب السيرة النبـويّة، ولنكتف ببعض ما جاء في المقام :

١ - روى ابن هشام عن ابن إسحاق أنّه ذكر بعض أهل العلم : انّ رسول الله كان إذا حضرت الصلاة خرج إلى شعاب مكّة وخرج معه علي بن أبي طالب مستخفياً من أبيه ومن جميع أعمامه وسائر قومه فإذا أمسيا رجعا ومكثا كذلك ما شاء الله أن يمكثا . . . . ثم أسلم زيد بن حارثة وكان أوّل ذكر أسلم وصلّى بعد علي بن أبي طالب".

لا يقولها بعدي إلاّ كاذب مفترٍ صلّيتُ مع رسول الله قبل الناس بسبع سنين <sup>(١)</sup>. ولعلّ بعض هذه السنين يرجع إلى ما قبل البعثة حيث إنّ الرسول كان يتعبّد لله سبحانه في غار حراء في كل سنة .

٣ - يقول ابن إسحاق : وكان أصحاب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إذا صلّوا ذهبوا في الشعاب فاستخفوا بصلاتهم من قومهم، فبينا سعد بن أبي وقّاص في نفر من أصحاب رسول الله في شعب من شعاب مكّة إذ ظهر عليهم نفر من المشركين وهم يصلّون، فناكروهم، وعابوا عليهم ما يصنعون حتى قاتلوهم، فضرب سعد بن أبي وقاص المشركين وهم يصلّون من المشركين بلَحى بعير، فشجّه، فكان أوّل دم أهريق في الإسلام<sup>(٢)</sup>.

اتِّخاذ النبي دار الأرقم مركزاً لنشر الدعوة .

كان النبي يؤدّي رسالته مستخفياً من قريش بمكّة ويعرض الإسلام لمن يطمئن إليه، وقد ألجأته الظروف إلى اتّخاذ بيت لتبليغ تعاليمه، وإقامة المؤمنين فيها فرائضهم، وقد وقع الإختيار على دار الأرقم بمكّة على الصفا<sup>(٣)</sup> مركزاً لهذه المهمّة فدخل (صلّى الله عليه و آله سلّم) وأصحابه مستخفين فيها بعد وقوع الصدام بين سعد ابن أبي وقّاص وبعض المشركين، فكان (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأصحابه يقيمون الصلاة بها ويعبدون الله فيها إلى أن أمره الله تعالى بالإعلان عنها، فامتثل

صادعاً بما أمر، وقد اختلفت كلمة أصحاب السيرة في مدّة هذه المِرحلة بين ثلاث سنين إلى خمس سنين، كما اختلفوا في مدّة اقمامتهم في دار زيد بن الأرقم بين كونه (١)تاريخ الطبري ج٢ ص٥٦، و فيه نصوص أخرى على أنَّه عليه السلام أوَّل من آمن برسول الله . (٢)السيرة النبوية ج١، ص٢٦٢. (٣)هي المعروف الآن بدار الخيـزران عند الصف، اشتـراها الخليفة المنصور و أعطـاها ولـده المهدي، ثمَّ أعطاهما المهدي للخيزران أمَّ ولديه: موسى الهادي و همارون الرشيد. لاحظ: السيرة الحلبيّة ج١، ص٢٨٣.

شهراً أو أزيد، كما اختلفت كلمتهم في عدد المؤمنين بالنبي في تلـك المرحلة فقد أنهاه ابن هشـام في سيرته معتمداً على سيـرة ابن إسحاق بما يربو علـى خمسين بين رجل وامرأة وإن كان الأكثر هـم الرجال،ولأجل أن يقف القارئ على هؤلاء الأشخاص وأسمائهم نستعرض ذكرهم إجمالاً على النحو التالي .

١ -خديجة بنت خويلد (زوجة النبي). ٢ - علي بن أبي طالب. ٣ - زيد بن حارثة. ٢ ـ أبو بكر. ٥ ـ عثمان بن عفّان . ۶ ـ عبد الرحمن بن عوف. ٧ ـ الزبير بن العوّام. ٨ ـ سعد بن أبي وقاص. ٩ ـ طلحة بن عبيد الله. ١٠ ـ أبو عبيدة.
١١ ـ أبو سلمة، ١٢ ـ أرقم. ١٣ ـ قدامة بن منطعون. ١٢ ـ عبد الله بن منطعون.
١٠ ـ أبو سلمة، ٢٢ ـ أرقم. ١٣ ـ قدامة بن منطعون. ١٢ ـ عبد الله بن منطعون.
١٠ ـ أبو سلمة، ٢٢ ـ أرقم. ١٣ ـ قدامة بن منطعون. ٢٠ ـ عبد الله بن منطعون.
١٠ ـ أبو سلمة، ٢٢ ـ أرقم. ١٣ ـ قدامة بن منطعون. ٢٠ ـ عبد الله بن منطعون.
١٠ ـ أبو سلمة، ٢٢ ـ أرقم. ٢٢ ـ عديد بن زيد. ١٧ ـ امرأته (فاطمة بنت الخطاب).
١٢ ـ عبد الله بن مسعود. ٢٢ ـ مسعود بن القارئ. ٢٣ ـ عمير بن أبي وقاص.
٢٢ ـ عبد الله بن مصرو. ٢٢ ـ عامر بن ربيعة. ٢٢ ـ أسماء بنت سلامة.
٢٢ ـ خليس بن حذافة. ٢٢ ـ عامر بن ربيعة. ٢٢ ـ أسماء بنت عمرو.
٢٣ ـ حليد الله بن عمرو. ٢٢ ـ عامر بن ربيعة. ٢٢ ـ أسماء بنت عمير.
٣٣ ـ حلي الله بن حصرو. ٢٢ ـ عامر بن ربيعة. ٢٩ ـ عبد الله بن جحش.
٣٣ ـ أبو أحمد بن الحارث. ٣٢ ـ عامر بن ربيعة. ٢٩ ـ عبد الله بن جحش.
٣٣ ـ عبد الله بن عمرو. ٢٢ ـ عامر بن ربيعة. ٢٩ ـ عبد الله بن جحش.
٣٣ ـ علمان بن عمرو. ٢٢ ـ عامر بن ربيعة. ٢٩ ـ عبد الله بن جحش.
٣٣ ـ علي أبي عمرو. ٢٢ ـ عامر بن ربيعة. ٢٩ ـ عبد الله بن جحش.

هذا ما ذكره ابن هشام، وقد ذكر في ثنايا كلامه ممّن آمن في تلك الفترة عائشة بنت أبي بكر، وهو غير صحيح جدًاً لأنَّها ولدت في السنة الرابعة من البعثة، وقد عقد عليها النبي في شوال قبل الهجرة بثلاث سنين وهي بنت ست سنين، وبني بها رسول

الله وهي بنت تسع بالمدينة في شوال في السنة الأولى من الهجرة، فكيف تكون من المؤمنات في المرحلة السرّية؟ <sup>(1)</sup>.

أضف إلى ذلك انّ أبا ذر من السابقين إلى الإسلام وقد أخرج ابن سعد في الطبقات عن طريق أبي ذر، قال : كنت في الإسلام خامساً، وفي لفظ أبي عمرو وابن الاثير: «أسلم بعد أربعة»، وفي لفظ آخر يقال : «أسلم بعد ثلاثة»، ويقال : «بعد أربعة»، وفي لفظ الحاكم : «كنت رابع الإسلام أسلم قبلي ثلاثة نفر وأنا الرابع»، وفي لفظ أبي نعيم : «كنت رابع الإسلام، أسلم قبلي ثلاثة وأنا الرابع»، وفي لفظ المناوي : «أنا رابع الإسلام»، وفي لفظ ابن سعد من طريق ابن أبي وضاح البصري : «كان إسلام آبي ذر رابعاً أو خامساً»<sup>(1)</sup>

وقد ذكر الشيخان في الصحيحين وابن سعد فـي طبقاته كيفيّة إسلامه ومن أراد فليرجع إليهما .

### المرحلة الثانية : دعوة الأقربين

إجتازت الدعوة المحمّدية المرحلة السرّية إلى مرحلة ثانية بعد ما آمن به جماعة من قريش وغيرهم ودخل الناس في الإسلام آحاد من الرجال والنساء حتى فشا ذكر الإسلام بمكّة، فتحدّث به القريب والنائي، فعندئذ أمر سبحانه بدعوة الأقربين، بقوله : ﴿وَأَنْذَر عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ \* و اخفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتّبعتَكَ مِنَ

المُؤمِنِينَ \* فَإِنْ عصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بِرِيءٌ ممّا تَعْمَلُونَ ﴾ (الشعراء / ٢٠١٢ - ٢٠١٢). إنَّ المعاجلة والمسارعة لدعوة العشيرة الأقربين قبل البدء بإعلان الدعوة العامَّة يمكن أن يكون فيها سرّ إجتماعي وتوضيحه بما يلي :

(١)لاحظ : أعلام النسباء ج٣ ص١١ نقبلًا عن طبقات ابن سعبد و سنين النسائي و صحيح البخاري و شرح الزرقاني على المواهب و السمط الثمين . (۲) الغديرج ۸ ص۳۰۸\_۳۰۹.

أوّلًا: إنّ النبي الأكرم كان مطّلعاً على أنّ قومه سوف يجابهونه بالعنف والشدّة ويتآمرون للقضاء عليه قبل تمكّنه من تحقيق اُمنيته، فصيانة الدعوة من مكائد الأعداء مرهونة بوجود قوّة داخلية تحصّنها من غوائلهم ولا يمكن تصوّرها إلاّ في قومه وعشيرته من آل هاشم .

وثانياً : إنّ انقياد قومه وعشيرته لدعوته لدليل واضح على قداسته ونزاهته وصدق كلامه وانّهم ما رأوا منه إلا الصدق والصلاح طيلة أربعين سنة افأجابوا دعوته وصدّقوا كلامه . فإنّ الإنسان مهما كان فطناً مهتماً بستر عيوبه وزلاّته لا يتمكّن من سترها عن بطانته وخاصّته ، فإيمان البطانة وقبولهم دعوته دليل واضح على صفاء سريرته ، فلأجل ذلك بدأ بدعوة العشيرة قبل إعلان الدعوة العامّة ، وهذا بطبيعة الحال يكون مؤثّراً في إعداد الأرضية الصالحة لقبول المرحلة الأخرى . وبعبارة ثانية : إنّ ضمان نجاح المصلحين في الدعوة العامّة يكمن في نجاحهم في دعوة العامّة ، فلو افترضنا أنّ الداعي لم ينجح في دعوة اسرته ، يكون حظّ نجاحه في الدعوة العامّة العيفاً لأنّ رفض الأسرة لدعوة المصلح وعدم إيمانها به ، سوف يتّخذ ذريعة إلى تقوّل الآخرين وسخريتهم بأنّه لو كان الصادع محقاً في كلامه فاسرته أولى بقبول دعوته .

وقد نقل المفسّرون وأهل السير في تفسير قوله سبحانه : ﴿وأنذر عشيرتك الأقربين ﴾ كيفيّة دعوة الأسرة ، وإليك نصّ ما ذكره الطبري في تاريخه عن عليّ (عليه السلام) : لمّا نزلت هذه الآية على رسول الله فقال لي : يا علي ! إنّ الله أمرني أن أنذر عشيرتي الأقربين ، فضقت بذلك ذرعاً و عرفت أنّي متى أبدأهم بهذا الأمر أرى منهم ما أكره،فصمّمت عليه حتى جاءني جبرئيل ، فقال : يا محمد إنّك إن لم تفعل ما تؤمر به يعذّبك ربّك ، فاصنع لنا صاعاً من طعام و اجعل عليه رجل شاة و املاً لنا عِسّاً من ابن ثم اجمع لي بني عبد المطلب<sup>(۱)</sup>، حتى أكلّمهم و أبلّغهم ما أمرت به ، ففعلت ما أمرني به ثمّ دعوتهم له و هم يومند أربعون رجلًا ، يزيدون رجلاً أو ينقصونه ، فيهم أعمامه أبوطالب و حمزة و العبّاس و أبولهب ، فلمّا اجتمعوا إليه دعاني بالطعام الذي

(١)و في البداية و النهاية ج ٣ ص ۴٠ «بني هاشم» و هو الأصح .

صنعت لهم، فجئت بـه، فلمّا وضعته تناول رسول الله (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) حذية مـن اللحم فشقَّها بأسنانه ثـمَّ ألقاها في نواحي الصفحة ثم قال : خذوا بـاسم الله، فأكل القوم حتى ما لهم بشيء حاجة و ما منهم ليأكل ما قدّمت لجميعهم، ثمّ قال: اسق القوم، فجئتهم بذلك العس، فشربوا منه حتى رووا منه جميعاً، و أيم الله إن كان الرجل الواحد منهم ليشرب مثله، فلمّا أراد رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلَّم) أن يكلِّمهم بدره أبولهب إلى الكلام فقال : لقد سحركم صاحبكم، فتفرَّق القوم و لم يكلّمهم رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فقال في الغد: يا علي إنّ هذا الرجـل سبقني إلى ما قدسمعت مـن القول فتفرّق القوم قبل أن أكلّمهـم، فعد لنا بمثل ما صنعت ثمّ اجمعهم \_ إلى أن قال \_: ففعلت، ثمّ جمعتهم ثمّ دعاني بالطعام فقرّبتـه لهم، ففعل كما فعـل بالأمس، فأكلـوا حتى ما لهـم بشيء حاجة، ثـمّ قال: اسقهم، فجئتهم بـذلك العـس، فشـربوا حتـي رووا منـه جميعاً، ثـمّ تكلّم رسـول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) فقال : يا بني عبد المطلب إنِّي والله ما أعلم شابًّا في العرب جـاء قومـه بأفضل ممَّا قدجئتكـم به، إنتَّي قدجئتكم بخيـر الدنيـا و الآخرة، و قد أمرني الله تعالى أن أدعوكم إليه فأيّكم يوازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي و وصبَّى و خليفتي فيكم؟ قـال: فأحجم القوم عنها جميعاً، و قلـت،و إنِّي لأحدثهم سنّاً و أرمضهم عيناً و أعظمهم بطناً و أحمشهم ساقاً-:أنا يا نبيّ الله أكون وزيرك عليه؟ فأخذ بمرقبتي ثمّ قال : إنَّ هذا أخمي و وصيِّي و خليفتي فيكم فاسمعوا له و أطيعوا ، قال : فقام القوم يضحكون و يقولون لأبي طالب : قدأمرك أن تسمع لابنك و تطيع (').

هذا هو النصّ الذي رواه الطبري حول حادثة بدء الدعوة و قد ذكِره غيره، فمن أراد الوقوف على مصادر الحديث فليرجع إلى كتاب الغدير <"). إنَّ الحديث يستفاد منه أُمور عن تاريخ بدء الدعوة نشير إليها بالنقاط التالية : ١ ـ إنَّ الخلافة تتمشَّى مع النبوَّة جنباً إلى جنب و إنَّهما لايفترقان أبداً لأنَّ النبيّ يوم صدع بالرسالة أعلن خلافة عليّ (عليه السلام) و كانت الخيلافة تعدّ إكمالاً (١) تاريخ الطبري ج١ ص ٢٢. (٢)الغدير ج٢ ص٢٧٨\_٢٨٢.

ነፕሌ

لوظائف الرسالة و إنّ الخليفة يقوم بتكميل وظائف النبي حيث يبيّن ما أجمله و يفصّل ما أوجزه .

٢ ـ إنّ عليّاً في ذاك اليـوم و إن كان صغيراً لايتجاوز عمره الحلم لكنّه كان في القوّة و المقدرة على حدّ قام بتضييف مجموعة كبيـرة تربو على أربعين نفراً فقد صنع لهم طعاماً و دعاهـم إلى الضيافة، و هذا العمل كما يكشف عـن مرحلة من النضوج البدنـي يكشف عـن تفتّح عقلـه و شعوره حيث قـام بأمـر لايقوم بـأعبائه إلاّ الـرجال الكبار.

٣ ـ إنّ الطّبري في تاريخه نقل القصّة كما مرّ و لكنّه جنى على الحقيقة في تفسيره، فـذكر القصة و لكنّه عندما وصل إلى قولـه(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) : فأيّكـم يوازرني علـى هذا الأمر علـى أن يكون أخي و وضيتي و خليفتي حرّفـه و جاء مكانه بقوله : «فأيّكم يوازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي و كذا و كذا »(<sup>1)</sup>.

فما معنى هذا التحريف أهكـذا تصان الأمانـة التاريخيـة و يتحفّظ فـي نقل الحديث؟!

و إن تعجب فعجب عمل ابن كثير فإنّه وضع تاريخه على غرار تاريخ الطبري حذو النعل بالنعل، و لكنّه لمّا وصل إلى هذا المقام من تاريخه أعرض عن نقل نصّ الطبري في تاريخه و اعتمد على النصّ الذي ذكره الطبري في تفسيره، و ما هذا إلآ لأنّه رآه دليـلاً قاطعاً على خـلافة علي و وصايته، و أعجب منه عمل محمد حسين هيكل في تاريخه فإنّه ارتكب جناية مفضوحة و أثبت الحديث في الطبعة الأولى من

كتابه و اكتفى منه بسؤال النبي بقوله : «ف أيَّكم يوازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي و وصبّي و خليفتي فيكم» و أغفل ذكر جواب النبي لعلي عندما قام، و لم يذكر منه شيئاً، لكنَّه في الطبعة الثانية أسقط جميع ما يرجع إلى أمير المؤمنيـن من كلام

(١)تفسير الطبري ج١٩ ص٧٢، و قد رواه العلامة الأميني في غديره: ٢/ ٢٧٩. و العلامة السيد جعفر مرتضى في كتابه : الصحيح من سيرة النبي ج٢ ص١٢ عن مصادر كثيرة تعرب عن تضافر الرواية و تواترها .

٤- إنّ ابن تيميّة لمّا رأى دلالة الحديث على خلافة الإمام علي (عليه السلام) على المناقشة في سند الحديث، و انّه يشتمل في رواية الطبري على أبي مريم الكوفي، و هو مجمع على تركه، و قـال أحمد: ليس بثقـة، و اتّهمه ابن المـديني بوضع الحديث".

و لكنّه ترك توثيق الآخرين لأبي مريم، فقد قال ابن عـدي : سمعت ابن عقدة يثني على أبي مريـم و يطريـه و تجاوز الحدّ فـي مدحه،و اثنى عليه شعبـة، و قال الذهبي : كان ذا اعتناء بالعلم و بالرجال(").

و أظنّ إنّ تضعيف الرجل لغاية تشيّعه و حبّه للوصي، فإنّ التشيّع بالمعنى العام(من يحب عليّاً و يبغض أعدائه الذين خرجوا عليه في حروبه الثلاثة) أحد المضعّفات عند القوم، و مع ذلك فقد روى الشيخان في صحيحيهما عن الشيعة كثيراً، و قد قام العلاّمة السيد عبد الحسين شرف الدين بوضع قائمة لأسماء، من روى عنهم الشيخان و غيرهما في صحيحيهما من الشيعة (\*).

على أنّ أحمد قـد روى الحـديث بسنـد آخـر وجميع رجـالـه رجال صحـاح بلاكـلام، و هم عفّان بـن مسلم، عن أبي عـوانه، عن عثمـان بن المغيرة، عـن أبي صادق(مسلم الكوفي)، عـن ربيعة بن ناجذ<sup>(٥)</sup>و بهذا السند و المتن أخـرجه الطبري في تاريخه و غيره<sup>(٩)</sup>.

15.

۵ ـ و هناك مناقشات أو مشاغبات لابن تيمية حول الحديث نبعت من مَوقفه تجاه فضائل الإمام أمير المؤمنين، فإنه يرد كثيراً من فضائل على (عليه السلام) ويضعّفهاجزافاً و ممّا قال في حق الحديث :

"إنّ مجرّد الإجابة للمعاونة على هذا الأمر لايوجب أن يكون المجيب وصيّاً وخليفة بعده، فإنّ جميع المؤمنين أجابوه إلى الإسلام و أعانوه على هذا الأمر، وبذلوا أنفسهم و أموالهم في سبيله، كما أنّه لو أجابه الأربعون أو جماعة منهم فهل يمكن أن يكون الكل خليفة له؟»(').

إنَّ هذا الإشكال يرجع إلى أمرين :

الأول: إنَّ مجرّد الإجـابة للمعـاونة لايلازم أن يكـون المجيب و صيتاً، و لكنّه غفلة عن التدبّر في الرواية،فإنّه لـم يجعل مطلق الإجابة دليلاً على كون المجيب وصيّاً حتى يقال: إنّ جميع المؤمنيـن أجابوا إلى الإسلام بل جعل الإجابـة من العشيرة فقط علّة للوصاية، فلايشمل المؤمنين الخارجين عن دائرة إطارهم .

الثاني: لو افترضنا انَّ الكل أجابوه، فهل يكون الكل خليفة؟

و الجواب: انّ النبي الأكرم كان مطّلعاً على أنّه لايجيبه غير علي، لأنّهم لم يكونوا مطّلعين على مبادئ رسالته، و خصوصيّات شريعته، فلايبادرون بالإجابة بخلاف عليّ(عليه السلام) فإنّه قدنشأ و تربتي في أحضان النبي و تغذّى بلبانه، وقدصلّى مع النبي قبل الناس بسنين، فكان سبقه أمراً طبيعيّاً بالنسبة له.

إنَّ كتب السيرة تبذكر أنَّه (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) خاطبهم في هيذا الإجتماع بقوله: «إنَّ الرائد لايكذب أهله، و الله لو كذبت الناس جميعاً ما كذبتكم، و لو غررت الناس جميعاً ما غررتكم، و الله الـذي لا إله إلا هو، إنَّى لرسول الله إليكم خاصة و إلى الناس عامة، و الله لتموتن كما تنامون، و لتبعثنَ كما تستيقظون، ولتحاسبنَ بما تعملون، و لتجزونَ بالإحسان إحساناً، و بالسوء سوءاً، فإنَّهاالجنَّة أبداً

(١) منهاج السنة : ص٨٣.

والنار أبداً. يا بني عبـد المطلب ما أعلم شـابّاً جاء قومـه بأفضل ممّا جئتكـم به إنّي قد جئتكم بخير الدنيا و الآخرة»، فتكلُّم القوم كلاماً ليّناً غير أبي لهب، فـإنّه قال : «يا بني عبد المطلب هذه و الله لسوأة خذوا على يديه.و امنعوه عن هذا الأمر بحبس أو ِ غيره قبل أن يـأخذ على يده غيركـم، فإن التمسوه حينئذ ذلَّلتـم و إن منعتموه قتلتم»، فقالت أخته صفيّة عمّة رسول الله أمّ الـزبير: «أي أخـي! أيحسن بـك خذلان ابـن أخيك؟ فو الله ما زال العلماء يخبرون أنَّه يخرج من ضئضيُّ (الأصل) عبد المطلب نبي فهو هو» قال أبولهب: «هذا و الله الباطل و الأماني، و كلام النساء في الحجال، فإذا قامت بطون قريش و قامت العرب معها بالكلاب فما قوّتنا بهم؟ فو الله ما نحن عندهم إلاّ أكلة رأس»، فقال أبوطالب : «و الله لنمنعنَّه ما بقينا» (·).

و هل النبي خطب بهذه الخطبة في الدعموة الأولى أو الثانية؟ فلو صحّت فهي بالدعوة الأولى ألصق لما تضافر أنَّ أبالهب لـم يكن مدعوّاً في الدعوة الثانية، و يظهر من سيرة زيني دحلان أنَّه خطب بها في المدعوة الأولى،فلمَّا أصبح رسول الله بعث إلى بني عبيد المطلب فحضروا و كيان فيهم أبولهيب، فلمَّا أخبرهم بما أنـزل الله عليه، أسمعه أبولهب ما يكره و قال : تبَّأ لك، ألهذا جمعتنا؟ و أخذ حجراً ليرمي به، وقال : ما رأيت أحداً جاء بني أبيه و قمومه بأشرّ ممّا جئتهم به، فسكت رسول الله و لم يتكلُّم في ذلك المجلس .

الدعوة العامة وكسح العراقيل الماثلة أمامه كان للدعوة السرية أولاً و دعوة الأسرة ثانياً دور خاص في استقطاب لفيف من الناس و استمالة قلـوب طائفـة منهم إلى الإسـلام، و قد أوجـد هذا الإقبـال أرضيةً صالحةً لمرحلة ثالثة من الـدعوة و هي التي يصحّ وصفهـا بالدعوة العامّة، و كانت تهدف إلى تـوسيع نطاقها، فقام النبـي الأكرم بها امتثالًا لقولـه تعالى : ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَ أَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (الحجر/ ٩۴).

سيرة زيني دحلان بهامش السيرة الحلبية ج١ ص١٩٢.

إنَّ هـذه الآيــة تنـاسـب الـدعـوة العــامـّة بقــرينـة قــولـه : ﴿إِنَّا كَفَيْنـاكَ المُسْتَهْزِئِينَ﴾(الحجر/ ٩٥) .

نقل الطبري عـن سعيد بن جبير أسمـاء المستهزئين برسـول الله و هم خمسة : الوليدبن المغيرة، و العاص بن وائل، و أبو زمعة، و الحرث بن عيطلة، و الأسود بن قيس، و كلّهم هلكوا قبل بدر <sup>(۱)</sup>.

و قد حكى أصحاب السير خطبة النبي في بدء تلك المرحلة، قالوا :

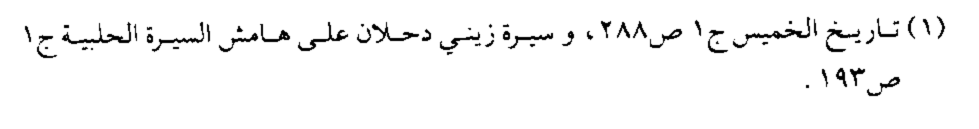
١ - دعا النبي جميع قريش و هو قائم على الصفا و قال : إن أخبرتكم ان خيلاً تخرج من صفح هذا الجبل تريد أن تغير عليكم أكنتم تكذّبوني؟ قالوا : و الله ما جرّبنا عليك كذباً، فقال : «يا معشر قريش انقذوا أنفسكم من النار فإنتي لاأغني عنكم من الله شيئاً إنّي لكم نذير مبين بين يدي عذاب شديد».

٢ – و في رواية : «إنّ مثلي و مثلكم كمثل رجل رأى العدو فانطلق يريد أهله أن يسبقوه إلى أهله فجعل يهتف : يا صباحاه ! يا صباحاه ! أتيتم أتيتم أنا النذير العريان<sup>(٢)</sup> الذي ظهر صدقه»<sup>(٣)</sup>.

نفسك من النار، فإنّي لاأملك لكم من الله شيئاً (.).

ولو كان المراد من فـاطمة هي فاطمة بنت النبي فالـرواية بأجمعها أو خصوص هذه الجملة موضوعة لأنّها ولدت في السنة الخـامسة من الهجرة، وقد جاء في تاريخ الخميس توصيفهـا بـ (بنـت محمـد) حيث قـال : «يـا صفيّة بنـت عبد المطلـب، يا فاطمة بنت محمد لا أغني عنكم من الله شيئاً، سلاني من مالي ما شيئتم» .

ولذلك احتمل زيني دحلان أنَّ فاطمة من خلط الرواة وانَّما ذكرت في حديث آخر وقع بالمدينة جاء فيه الزوجـات والبنات وقال لهن : «لا أغني عنكنَّ من الله شيئاً» حتَّاً لهنَّ على صالح الأعمال .



(%)

الإيجابيات والسلبيات

تجاه الدعوة المحمّدية

لم تكن الدعوة المحمدية بدعاً من الرسالات السماوية، فقد واجهت ما واجهته سائر الرسالات فحظيت بالقبول من بعض، بينما حاربتها الأكثرية الساحقة، شأنها شأن ما سلفها من الدعوات الإصلاحية حذو القذة بالقذة، ومن سَبرَ تاريخ الأنبياء وتاريخ الدعوات الإصلاحية بإمعان يقف على أنّ النجاح لم يكن حليفهم نحصوصاً في الوهلة الأولى من دعوتهم بل كان الناس على مفرق طريقين، فهم بين مؤمن بالدعوة ومصدّق لها ومستنفد طاقته في سبيلها ومضح بنفسه ونفيسه، ومكذّب عنود يضع في طريق دعوة المصلحين الموانع والعراقيل الكفيلة بصدّهم عماً يطمحون إليه من الغايات المنشودة.

وكانت هذه المجابهة والمحاربة المستميتة مع المصلحين وليدة حالة من الجهل والإنحطاط الفكري والثقافي ، وكلّما كان القوم أبعد غوراً في تعصّبهم لآبائهم وأجدادهم وما كانوا يدينون به من العقائد الشنيعة والسخيفة كانت المكافحة أشدّ والمنابذة أقوى .

ولمّا كانت الدعوة الإصلاحية سواء كانت سماوية أم أرضية، وضعية تؤدّي إلى تفويت مصالح بعض الطبقات الخاصّة كالإقطاعيين وذووا رؤوس الأموال الطائلة، لم تحظ الدعوة في أغلب صورها وحالاتها بقبول الرأي العام، وهذه هي الظاهرة المألوفة غالباً، فترى أنّ المسيطرين على المجتمع في كافّة الأجيال و الأحقاب كانوا على طرف نقيض من الدعوة الإصلاحية، وكان التصويب بالإذعان والإيمان مختصّاً بالطبقة المحرومة المقهورة المستضعفة.

هذا هو جون . اف . كندي الذي تربّع على منصّة الحكم بالولايات المتحدة الأمريكية عام ١٩۶٠ م، بعد أن انتخب رئيساً بالغالبية العظمى، فلقد كان صاحب نظرة خاصّة في الملوّنين الأمريكيين ، وكان بصدد اصلاح حياتهم المليئة بالبؤس والشقاء عن طريق منحهم بعض الحقوق والحريات استلهاماً من الفطرة الإنسانية ، ولكن ما أن طلع نجمه إلاّ وقد أُغتيل من جانب المتعصّبين العنصريين بشكل لم يعهد التاريخ له مثيل إلاّ القليل النادر، فعلى الرغم من عظمة جهاز الاستخبارات الأمريكية وسطوته لم يعرف قاتله ولم يعشر له على أثر أو خبر يذكر، وكان التخطيط قد دبّر ليلاً .

وتصوّر لنا هذه الظاهرة في محكية عن قوم نوح بقوله تعالى : ﴿فَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا نَراكَ إِلاَّ بَشَرَاً مِنْلَنا وَمَا نَرَاكَ اتَّبَعَكَ إِلاَّ الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلْنَا بِادِيَ الرَّأْي وَما نَرَى لَكُمْ عَلَيْنا مِنْ فَضْلٍ بَلْ نَظُنُكُمْ كَاذِبِينَ (هود/ ٢٧).

هـذه هي الظـاهرة الملمـوسة فـي حيـاة الأنبياء ومـا لاقوه فـي سبيل انجـاح دعوتهم، وعلـى ضوء ذلك فلا ينتابك العجـب عندما تلقي بنظرة خاطفـة على حياة الرسول(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في بدء دعوته حيث كان الإيمان والانطواء تحت راية الرسـالة مختصّاً برجال أحـرار الفطرة أصفياء الطويـة لم يعم بريق زخـارف الدنيا وزينتها بصائرهم فلبّوا دعوة الرسول بصدر رحب .

إذا عرفت ذلك فلنركز على أمرين :

١\_ما هي الدوافع الروحيّة الباعثة على مخالفة النّبي الأكرم؟

ي روي روي . ٢\_ ماذا كان ردود فعل لهذه الدوافع؟

الف : العراقيل و الموانع تجاه دعوة الرسول على

ظلّ النبي الأكرم في موطنه قرابة ثلاثة عشر عاماً ولم يكن النصر حليفه وما كان ذلك إلاّ نتيجة الموانع والعراقيل التي حيكت ضدّه، و إليك لمحة خاطفة عنها :

١ \_ إنّ الرسالة المحمدية كسائر الرسالات الإلهية كانت تهدف إلى انتشال المستضعفين من حضيض التخلّف المادي والمعنوي،والرقي بهم إلى حالة الإزدهار الحضاري، ومن المعلوم أنّ تلك الخطّة ما كانت تنسجم مع مطامع أصحاب السلطة والثروة الذين يسيطرون على المجتمع بسطوتهم وجبروتهم ويمتصّون دماء المحرومين بلا هوادة، يقول سبحانه:

﴿ وَلا تَطرُدِ النَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَذُوةِ والعَشِيَّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ (الأنعام/ ٥٢).

روى الثعلبي في تفسيره باسناده عن عبـد الله بن مسعود، قال : مرّ الملأ من قـريش علـى رسول الله وعنـده صهيب وخباب وبـلال وعمّار وغيرهـم من ضعفـاء المسلمين وقالوا : يا محمد! أرضيت بهؤلاء من قومك، أفنحن نكون تبعاً لهم، أهؤلاء الذين منّ الله عليهم؟ اطردهم عنك ولعلّك إن طردتهم اتبعناك<sup>(١)</sup>.

٢ ـ التعصّب المقيت لسيرة الآباء والأجداد أمر جبلي للبشر يتنامى في اطار حياتهم القبلية، وكانت دعوة النبي على خلاف سيرتهم ولذلك اهتمّوا بمكافحته ومنازعته قائلين : بأنّ دعوتك تضاد سيرة آبائنا، ولم يكتفوا بذلك حتى استدلّوا على صحّة سيرتهم بأنّه لولا مشيئة الله سبحانه لما عبد الآباء الأصنام والأوثان، يقول سبحانه حاكياً عنهم : ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللهُ مَا عَبَدْنا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَىْءٍ نَحْنُ

(١) مجمع البيان ج٢ ص٣٠٥، طبع صيدا.

وَلا آباؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَىْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَ البَلاغُ المُبِينُ (النحل/ ٣٥)، وقال سبحانه : ﴿ بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ (البرخوف/ ٢٢) ويظهر من غير واحد من الآيات أنّ تلك الظاهرة الروحية لم ترل تعرق لخطى الدعوة في أكثر الرسالات السماوية، قال سبحانه : ﴿ وَكَذَلِكَ ما آرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرَيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَ قَالَ مُتْرُفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ \* قَالَ أَوَلَوْ جِئْنُكُمْ بِأَهْدَى مِنْ أَلَو آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى وَالاً مَعْتَدُونَ \* قَالَ أَوَلَوْ جِئْنُكُمْ بِأَهْدَى مِنَا وَجَدْنَهُ آبَاءَ عَلَى أُمَةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ \* قَالَ أَوَلَوْ جِئْنُكُمْ بِأَهْدَى مِمَا وَجَدْنَا

٣ ـ لقد كانت الأمية والإنحطاط الثقافي متفشّية في شبه الجزيرة العربية آنذاك خصوصاً في أُمَّ القرى وما حولها، فكانت العقلية الإنسانية التي تميّز الحق من الباطل والصالح من الفاسد متدهورة جداً. وهـذا هو البلاذري يعكس لنا صورة هذا التدهور الثقافي بقوله في كتابه :

«دخل الإسلام وفي قريش سبعة عشر رجلًا كلّهم يكتب : عمر بن الخطاب وعلي بن أبي طالب . . . » <sup>(١)</sup>.

وقال ابن خلدون :

«إنّ عهد قـريش بالكتابـة والخط العربي لـم يكن بعيداً بـل كان حديثاً وقـريباً بعهد الرسول وقد تعرّفوا عليها قبيل ظهور الإسلام» ‹››.

فإذاكان هذا مبلغ تعرفهم على الكتابة والقراءة، فليكن همذا مقياساً لثقافته

ب ـ الاعتقاد بيوم الحسـاب وأنّ وراء الحياة الدنيوية، حياة أخـرى تجزى فيها كل نفس بما عملت من خير وشر، وانّ الناس في ذلك اليوم على فئتين : فئة ضاحكة مستبشرة وفئة بـائسة مكفهرّة، وانّ الظالمين والمتجـاوزين سوف يحاسبون فيها أشدّ الحساب ودقيقه .

يقول سبحانه : ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاخَةُ \* يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ \* وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ \* لِكُلِّ امْرِيءٍ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنٌ يُغْنِيهِ \* وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ مُسْفِرَةٌ \* ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ \* وَوُجُهُوهٌ يَوْمَئِذٍ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ \* تَسَرْهَقُها قَتَسَرَةٌ \* أُوَّلَئِكَ هُمُ الكَفَرَةُ الفَجَرَةُ ﴾(عبس/٣٢\_٢٢).

ويقول عزّ اسمه في سورة أخرى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَىْءٌ عَظِيمٌ \* يَوْمَ تَرَوْنَها تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكارَى وَلَكِنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيدُ (الحج/ ١ و٢).

كانت هذه النداءات الربّانيّة تبعث الرعب والهلع في قلـوب المشركين، لأنّهم يجدون أنفسهم أمام عذاب أليم لا مناصّ منه ولا مفرّ عنه، وبما أنّهم كانوا يعانون من تبنّي هذه الفكرة بل من سماعها واحتمال صدقها، فجنحوا إلى إراحة أنفسهم من هذا العذاب الآجل بإنكار الدعوة وتكذيبها من الأساس .

إنَّ هؤلاء الجناة كانوا معتادين أن ينحروا للأصنام طلباً لمحو سيئاتهم،ثم تتركهم في القتـل والنهب وارتكاب الفحشاء وغيـرها في مستقبل حيـاتهم، وأمّا الدعـوة التي

٥ ـ إنَّ المترفين والملأ كانوا يكافحون دعوة الأنبياء وينابذونها والقرآن قد سجًّا ر أعمالهم الإجرامية في غير واحد من الآيات، قال سبحانه: ﴿ قَالَ الْمَلَأُ ٱلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَـوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنهُوا مَعَكَ مِنْ قَرْ يَتِنا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنا قَالَ أَوَلَوْ كُنّا كَارِهِينَ﴾ (الأعراف/ ٨٨).

ويقول سبحانه في حق المترفين : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إنّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كافِرونَ﴾(سبأ/ ٣۴).

إنَّ طبيعة التـرف وانبساط النعمة والعيش الـرغيد تؤدّي إلى الجمـوح والطغيان والتغـافل عـن كل مـا مـن شأنـه أن يحول بينـه وبين شهـواته وميـوله وغـرائزه، يقول سبحانه : ﴿ إِنَّ الإِنْسانَ لَيَطُغَىٰ \* اَنْ رَآهُ اسْتَغْنَىٰ﴾(العلق/ ۶و٧) .

أين هذه الفكرة من طبيعة الشريعة السماوية التي تفرض على الإنسان الاعتدال في الشهوات وسلوك الجادة القويمة، فلا ينسفها من رأس ولا يرخي لها العنان .

فلأجل ذلك نرى أنّ الملاً في عصر النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأصحاب المجون والترف عارضوا النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وخالفوا لمّا رأوا أنه يريد أن يضع حدوداً في طريق ميولهم والحيلولة دون اشباع نهم غرائزهم المستعرة، فلذلك قاموا بتكثيف الجهود في وجه الدعوة المحمّدية .

۶ - إنّ الحسد والتنافس والتنازع من العوامل التي تصطنع حجباً أمام البصائر فلا تتمكّن من رؤية الحقائق على ما هي عليه و مثله الكبر والغرور فيصدّان الإنسان عن رؤية الحقيقة بل يبعثان إلى اختلاق أعذار واهية للتنكّب عن قبول الحقّ والإذعان به، فنحن نرى ذلك العامل في وجه المدعوة النبويّة حيث انّ قريشاً كانت تشعر بأنّ النبوّة مقام شامخ إلهي يستعقب عزّة الصادع بها وقومه على القبائل الأخر، فكان ذلك رادعاً عن قبول عدّة من أكابر قريش الدعوة الإلهيّة قائلين : لماذا لم ينزل هذا القرآن على الوليد بن المغيرة وهو أحقّ به من النبي بزعمهم .

يفول سبحانه : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزَلَ هَذَا القُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ القَرْيَتَيْنِ عَظِيم \* أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيْشَتَهُمْ فِي الحَياةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعضَهُمْ فَوْقَ بَعَضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضَاً سُخْرِياً وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَا يَجْمَعُونَ (الزخرف/ ٣١ و٣٢).

هذه هي الموانع التي اصطنعتها قـريش في وجه الرسول(صلّى الله عليه و آله .

و سلّم) للحيلولـة دون بلوغ أهدافه التـي كان يطمح لإقرارهـا وتثبيت أُسسها في بـرهة زمنية قياسية، فكانت لهم ردود فعل مثبّطة نشير إليها .

قد وقفت على الدوافع الروحية الباعثة على مخالفة النبي الأكرم غير أنّها تبلورت في الأمور التالية : ١ - إكالة التهم للنبيّ(صلّى الله عليه و آله و سلّم) . ٢ - الاستنكار والاحتجاج بالأمور الواهية . ٣ - الاقتراحات الباطلة كشروط لقبول الرسالة . ۴ - ايقاع الأذى على النّبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأصحابه . و إليك بيان هذه الأمور واحداً تلو الآخر حسبما يستفاد من آيات القرآن الكريم :

الف - اكالة التهم للنبي عليه

كان اسلوب تحطيم الشخصيات عن طريق إكمالة التّهم إليهم أقدم حربة بيد الجهّال يطعنون بها على المصلحين، وقمد استعملها مشركوا عصر الرسالة في بدء الدعوة ولم تكن الفرص تسنح لهم بقتله واغتياله، فحاولوا اغتيال شخصيّته ليسقطوه عن أعين الناس، فإنّ نجماح المصلح في نشر دعوته يكمن في اتّسامه بالقمداسة والطهارة والعقلية الرزينية، فلو افتقد المصلح تلك ـ السمات عن طريق الاتّهام بما يضادها ـ ذهب سعيه أدراج الرياح وأصبحت جهوده سدى، فلأجمل ذلك اختارت قريش القيام بشمن حرب نفسية ضروس لا هوادة فيهما للحطّ من قيمته وكرامته والحيلولة دون نفوذ كلمته .

ولكنّهم مهما بذلوا من جهود لإنجاح مؤامراتهم لم تتجاوز تهمهم عن الكهانة والسحر والجنون وأشباهها لأنّ النّبي قد كان في الطهارة النفسيّة والأمانة المالية وسائر الصفات الكريمة على حدّ حال دون إلصاق تهم اُخرى به ككونه خائناً سارقاً قاتلاً غير عفيف، وهذا أحد الدلائل البارزة المشرقة على أنّه كان فوق التهم المشينة المزرية، وكانت حياته طيلة أربعين سنة مقرونة بالصلاح والفلاح والأمانة،ولو كانت هناك أرضية صالحة لتوصيف النبيّ بها، لما أمسكوا عنها .

نعم قام العدو باتّهامه بأمور يشكل اثباتها كما يشكل نفيها عن المتهم، وهذه هي الطريقة المألـوفة عند بني الشياطين لمس كرامـة المصلحين حيث يشنّون عليهم

بمثل هذه التهم لغاية اسقاطهم عن أعين النَّاس. يقول سبحانه: ﴿كَذَلِكَ مَا أَتِي الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلاَّ قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونُ ﴾ (الذاريات/ ٥٢).

هكذا كانت سيرة الأعداء في طرد المصلحين عن الساحة .

ثمّ إنّ التّهـم الّتي حكاها القرآن عـن لسان أعداء النبـيّ تتلخّص في العنـاوين التالية :

١ ـ الكهانة : وهي في اللغة عبارة عن اتّصال الإنسان بالجن ليتلقّى منهم أنباء الماضين وأخبار اللاّحقين ومن خلالها يتمكن من التنبّؤ بالمستقبل، يقـول سبحانه مشيراً إلى تلك التّهمة وردّها : ﴿ وَلا بِقَولِ كَاهِنٍ قَليلاً مَا تَذَكّرُونَ﴾ (الحاقة/ ٢٢).

ولكنَّها صيغت بلفظ أكثر أدباً، وهذه شيمة الدهاة حيث يمزجون السم بالعسل.

۴ - الجنون: ومفهومه غني عن البيان وقد مضى أنّها تهمة شائعة تُلصق بالمصلحيـن من جانـب خصومهم من غيـر فرق بين النبـيّ وغيره، وبين نبيّنا وسائر الأنبياء كما عرفت (). قال سبحانه نقلًا عن المشركين : ﴿ وَقَالُوا يَا أَيُّهَا الَّذِي نُزَّلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ إنسَكَ لَمَجْنُونُ (الحجر (٦)، قال تعالى : ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم

(۱) الذاريات/ ۵۲

بِمَجْنُونَ﴾(التكوير/ ٢٢)، وقال عزّ من قائل : ﴿ فَذَكِرٌ فَمَا أَنْتَبِنِعْمَتِرَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلا مَجْنُونَ﴾(الطور/ ٢٩) والمبرّر لهم بوصف بالجنون ومؤاخذتهم له، وقوف لوحده في وجه الرأي العام المتمثّل في الشرك. والسذّج من النّاس يصفون من يتبنّى الفكر الذي لا يوافقه عليه الرأي العام وهو يريد تطبيقه في المجتمع، بأنّه مجنون لا يعرف قدر نفسه ومنزلته وسوف يهدر دمه لا محالة.

ما أسخف هذه التهم إذ كيف يتّهمون من هو أرجحهم عقـلاً وأبينهم قولاً منذ تـرعرع إلـى أن بلغ أشـدّه بالجنـون والكهانـة مضـافاً إلـى ما فـي هذا مـن التناقـض والاضطراب، فـإنّ الكهنة كـانوا من الطبقـة العليا بيـن الناس يرجـع إليهم القـوم في المشاكل والمعضلات وأين هو من الجنون؟ فكيف جمعوا بين كونه كاهناً ومجنوناً؟

ولقـد لمسنا ذلـك في حيـاتنـا القصيرة فـي مجتمعنـا ورأينا كيف رمي رجـال الإصلاح بنظائر هـذه التهم وما ذلك إلاّ لأنّهم قـاموا في وجه المستعمريـن والناهبين لثروة أقطـار العالم الإسـلامي، فما كـان نصيبهم جرّاء مقـاومتهم تلك، إلاّ اتّهـامهم بالجنون والتدهور العقلي، والغربة عن الواقع والحياة .

٥- التعلّم من الغير: إنّ أعداء النبيّ من قريش وغيرهم وقفوا على مدى عظمة تعاليمه وسموّها، ولكن الحالة النفسية قد صدّتهم عن تصديق قوله والإذعان برسالته الإلهية وانتسابه إلى الـوحي والسماء، فقاموا بتـزوير آخر وهـو أنّه مُعَلّم، قـد تلقّى تعاليمه من غيره. يقول سبحانه: ﴿ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ \* ثُمَّ تَوَلَّوا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَعَالِيمه من غيره. من غيره من عمد من يقول معليم من عليم من عمد من من الحالة النفسية قد مدتهم عن تصديق قوله والإذعان برسالته معاليمه وسموّها، ولكن الحالة النفسية قد صدّتهم عن تصديق قوله والإذعان برسالته الإلهية وانتسابه إلى الـوحي والسماء، فقـاموا بتـزوير آخر وهـو أنّه مُعَلّم، قـد تلقّى تعاليمه من غيره.

مَجْنُونَ (الدخان/ ١٣ و١٢).

وأمّا من هـو المعلّم الذي كان قد علّم النبي وغذّاه بتلك المبـادئ والقيم فلم يذكروه ، ولكن اقتران هذه التهمة بتهمة الجنون يدلّ على أنّ المعلّم المزعوم هو الجن فهو عن طريق صلته بهم تلقّى رسالته عنهم ـ وبالتالي ـ أُصيب في عقله فصار معلّماً مجنوناً بزعمهم .

وهناك احتمال آخر وهو أنَّه تلقَّى مبادءه عن بشر آخر، وقد أشير إليه في قوله 122

سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينُ ﴾ (النحل/ ١٠٣).

قال ابن عباس : قالت قريش : إنّما يعلّمه بلعام (و كان قينا بمكّة روميتاً نصرانياً) و قال الضحّاك : أرادوا به سلمان الفارسي<sup>(۱)</sup>قالوا إنّه يتعلّم القصص منه ، وقال مجاهد و قتاده : أرادوا به عبداً لبني الحضرمي روميّاً يقال له يعيش أو عائش صاحب كتاب ، أسلم و حسن إسلامه ، و قال عبد الله بن مسلم : كان غلامان في الجاهلية نصرانيّان من أهل عين التمر، اسم أحدهما يسار و اسم الآخر خير ، كانا ميقلين يقرآن كتاباً لهما بلسانهم و كان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ربّما وأكذبهم بأن قال : لسان الذي يضيفون إليه التعليم منهما ، ثم ألزمهم الله تعالى الحجّة وأكذبهم بأن قال : لسان الذي يضيفون إليه التعليم و يميلون إليه القول ، أعجميً القرآن بلسان عربي مبين ، فإذا كانت العرب تعجز عن الإتيان بمثله و هو بلغتهم فكيف يأتي الأعجمي بمثله؟<sup>(۱)</sup>

قال ابن هشام : قالوا : إنّما يعلّمه رجل باليمامة يقال له الرحمان و لن نؤمن به أبداً، فنزل قوله سبحانه : ﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْخَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمَّ لِتَتْلُوَا عَلَيْهِمُ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَ هُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمٰنِ قُلْ هُوَ رَبِّي لاَإِلٰهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَ إِلَيْهِ مَنَابِ (الرعد/ ٣٠)

المعربان ومقامة الآبالية المالية والتالية المناتين الشلالة المسلم

الأولين، اكتتبها كما اكتتبتها، فأنزل الله فيه: ﴿وَ قَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَنَبَهَا فَهِيَ تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً و أَصِيلاً \* قُلْ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السَّرَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ (الفرقان/ ٥و۶).

و نزل فيه : ﴿وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَّاكِ أَيْهِم \* يَسْمَعُ آيَاتِ اللهِ تُنْلَى عَلَيْهِ نُسُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِراً كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا فَبَشِّرْهُ بَعَذَابٍ أَلِيمٌ ﴾ (الجانية/ ٧و٨) ‹·.

۶ ـ كذّاب : و ما وصفوه به إلاّ لأجل أنّه كان يكافح عقيدتهم و يقارع دينهم .
قال سبحانه حاكياً عنهم تلك التهمة : ﴿وَ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمُ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَ قَالَ اللَّافِرِينَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابُ﴾(ص/ ۴).

فلماذا لايكون عندهم كذّاباً و قدرفض الآلهة المتعدّدة و جعلها إلهاً واحداً. قال سبحانه حاكياً عنهم : ﴿ أَجَعَلَ الآلِهِ مَةَ إِلٰهِ اَ وَاحْبِداً إِنَّ هُ مَذَا لَسْبَى \* مُجَابٌ ﴾(ص/٥).

٧ - مفتر: و إنّما وصفوه به لأنّه ينسب تعاليمه إلى السماء. يقول سبحانه حاكياً عنهم : ﴿ قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَر بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَيَعْلَمُونَ (النحل / ١٠١) و يقول أيضاً : ﴿وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاً إِفْكُ افْتَرَاهُ وَ أَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ وَ قَدْجَاءُو أَيضاً : ﴿وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاً إِفْكُ افْتَرَاهُ وَ أَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ وَ قَدْجَاءُو أَيضاً : ﴿وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاً إِفْكُ افْتَرَاهُ وَ أَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ وَ قَدْجَاءُو أَيضاً : ﴿وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاً إِفْكُ افْتَرَاهُ وَ أَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ وَ قَدْجَاءُ وَ أَيضاً : ﴿وَ قَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاً إِفْكُ افْتَرَاهُ وَ أَعَانَهُ عَلَيْهِ قُومٌ آخَرُونَ وَ قَدْجَاءُ وَ لَيضاً : ﴿وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاً إِفْكُ افْتَرَاهُ وَ أَعَانَهُ عَلَيْهِ قُومٌ آخَرُونَ وَ قَدْجَاءُ وَ لَعُلْمًا وَ زُوراً ﴾ (الفرقان / ٢) . و هذه الآية تعبّر عن أنّهم كانوا يتهمونه بأنَّ القرآن ليس من صنعه وحده بل هناك قوم أعانوه عليه ، فربّما كانوا يفسّرونه بشكل آخر و هو انّ من صنعه وحده بل هناك قوم أعانوه عليه ، فربّما كانوا يفسّرونه بشكل آخر و هو انّ القرآن ليس شيئاً جديداً بل هي أساطير الأولين تملي عليه بكرة و أصيلًا، كما قال

سبحانه: ﴿ وَ قَــالـهُوا أَستَاطِيـرُ الأوَّلِيـنَ اكْتَتَبَهـا فَهِيرَ تُمْلِيَ عَلَينُهِ بُكَـرَةً وَأُصِيلاً﴾. و قد أدحض الوحي هذه التهمة و كشف عن زيفها بأمرين : الأوّل: لو صحّ قولكم إنّ هذا الكتاب من صنع محمد فنسبه إلى الـوحي فأتوا بعشر سور مثله مفتريات، فإنَّه لبشر مثلكم و أنتم بشر مثله. قمال سبحانه:

(١) السيرة النبويّة لابن هشام : ١ ص٣٥٧.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيَاتِ وَ ادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنْزِلَ بَعِلْمِ اللهِ وَ أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ (هود/ ١٣ و١٢).

الثاني : كيف تقولون بأنّه استنسخ هذه الأساطير بإملاء الغير مع أنّه ما تلىٰ كتاباً، و لاخط صحيفة، فكيف تتّهمونه بالاستنساخ و الاستكتاب؟ قمال سبحانه : ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَ لاَتَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لَارْتَابَ المُبْطِلُونَ \* بَلْ هُوَ آيمَاتٌ بَيِّنمَاتٌ فحي صُدُورِ الَّذِيمَنَ أُوتُوا العِلَمْ وَ ممَا يَجْحمَدُ بِمَاتِن إِلاَ الظَّالِمُونَ﴾(العَنكبوت/ ٤٩هو).

٨\_مفتر أو مجنون: \_على ترديد بينهما \_ ربّما كان القوم يتردّدون في توصيف النبي بين كونه عاقلاً مفترياً على الله سبحانه أو مجنوناً معدم العقل و الشعور، و هذه شيمة الـدهاة في استنقاص فضل الأشخاص حيث يكيلون التهم على مخالفيهم الأقوياء بلسان التردد و عدم الجزم، لدفع نسبة شناعة التهمة عن أنفسهم كما يحكي عنهم سبحانه : ﴿ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أَمْ بِهِ جِنَّةُ (سبأ/ ٨).

٩ - شاعر: إنّ القوم كانوا أسود الفصاحة و فرسان البلاغة و قدأدركوا بفطرتهم سموّ القرآن و علوّ مرتبته في ذلك المجال، و من جانب كانوا في العداء و الحسد على مرتبة صدّتهم عن الاعتراف بكونه كتاباً منزّلاً من السماء، حاولوا أن يفسّروه بالشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿مَ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ المنوي المنورة و قالور: ﴿مَ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿مَ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿مَ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَقُ بِهِ رَيْبَ الشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿مَ يَقُولُونَ شاعرو أعذب الشعر أعذب الشعر أي فرائي من السماء، حاولوا أن يفسّروه بالشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿مَ يَقُولُونَ شاعرو فرائي من السماء، حاولوا أن يفسّروه بالشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿مَ مَ يَقُولُونَ شاعرو فرائي من السماء، حاولوا أن يفسّروه بالشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿مَ مَ يَقُولُونَ شاعرو فرائي فرائي في مرتبة من السماء، حاولوا أن يفسّروه بالشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿مَ مَ يَقُولُونَ شاعرو فرائي فرائي به مَ مَ يُ يُ مَ يُولُونَ فرائي فرائية و ألمان الماده و أمّ يقاولون فرائي فرائي فرائي من السعر أعذب الشعر أكذبه»، فلنصبر عليه و لنتربقص به صروف الدهر و أحداثه فسيكون حاله حال زهير و النابغة و أضرابهم ممّن انقرضوا و صاروا كأمس الدابر.

و قد رد سبحانه على تلك التهمة يأمر نبيّه بقوله : ﴿قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ المُتَرَبِّصِينَ \* أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلامُهُمْ بِهِذَا أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ \* أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلَهُ بَلْ لاَيُؤْمِنُونَ \* فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ (الطور/ ٣١\_٣٢) .

إنَّ الله سبحانه أمر النبي أن يتهدّدهم ويتوعّدهم بأمور:

**أ- ﴿قُلْ تَرَبَّصوا فَإِنِّي مَعَكُمٌ مِنَ المُتَرَبِّصِينَ﴾** : انتظروا وتمهّلوا في ريب المنون فإنّي متـربّص معكم منتظر قضاء الله فـيّ وفيكَم وستعلمون لمن تكون حسـن العاقبة والظفر في الدّنيا والآخرة .

ب ـ ﴿ أَمَّ تَأْمُرُهُمْ أَحْلامُهُم بِهٰذا ﴾؟ أي هل تأمرهم عقولهم بنشر هذه التّهمة، فإنّ التهم الثلاث لا تجتمع بحسب مدّعاهم في آن واحد، فإنّ المجنون من زال تعقّله وإدراكه، فكيف يقـوىٰ على انشاء الشعر الرصين، وكيف يكون قـوله حجّة في الإخبار عن المغيّبات؟ .

وقصاري القول: إنّ هؤلاء المتحاملين كانوا قد فقدوا رشدهم فأخذوا يتخبّطون في تهمهم وكلامهم من دون وعي .

ج ـ ﴿ أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ﴾ : بل الحقّ، إنّ الـذي حملهم على ما يقـولون هو عنادهم وعتوّهم عن الحقّ وطغيانهم .

د ـ ﴿ اَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ﴾ أي أنّ عقولهـم لم تـ أمرهم بهـذا ولم تـدعهم إليـه بل حملهم الطغيان على تكذيبك، ولأجل ذلك يقولون : افتعل القرآن من تلقاء نفسه .

هـــ (بَلْ لا يُؤمِنُونَ) أي قصاري القول : إنّهم لا يؤمنون ولا يصدّقون بذلك عناداً وحسـداً واستكباراً، و إنّمـا هذه تهـم اتّخذوها ذريعـة إلى التمـويه وستـروا بها

عداءهم وعنادهم .

و ﴿ فَلْيَاتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ أي إن كان شاعراً فلديكم الشعراء الفصحاء، أو كاهناً فلديكم الكهمّان الأذكياء، وإن كان قد تقوّله فلديكم الخطباء الذين يحضرون الخطب ويجيدون إنشاء القول في كلّ فنون الكلام، فليأتوا بمثل هذا القرآن إن كانوا صادقين فيما يزعمون، فإنّ أسباب التحدّي بالقول متوفّرة لديكم كما هي متوفّرة لديه، بل فيكم من طالت مزاولته للخطب والأشعار وكثرة الممارسة لأساليب النظم والنثر وحفظ أيّام العرب ووقائعها أكثر من محمّد(صلّى الله عليه وآله

و سلّم)().

وقال سبحانه رداً على هذه الفرية : ﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلاَ ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبينٌ﴾(يس/ ۶۹) فأين القرآن من الشعر وأين محمّد من الشعراء؟ .

١٠ - أضغاث أحلام : والمراد منه تخاليط أحلام رآها في المنام، ويحكي عنهم سبحانه بقوله : ﴿ وَاَسَرُّوا النَّجُوَىٰ الَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هذا إلا بَشَرٌ مِنْلُكُمْ أَفَتَأْتُونَ السِّحْرَ وَاَنْتُمْ تُبْعِرُونَ \* قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ القَوْلَ فِي السَّماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ السِّحْرَ وَاَنْتُمْ تُبْعِرُونَ \* قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ القَوْلَ فِي السَّماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ السِّحْرَ وَاَنْتُمْ تُبْعِرُونَ \* قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ القَوْلَ فِي السَّماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ السِّحْرَ وَاَنْتُمْ تُبْعِرُونَ \* قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ القَوْلَ فِي السَّماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ السِّحْرَ وَانْتُمْ تُبْعِرُونَ \* قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ القَوْلَ فِي السَّماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ السِّحْرَ وَانْتُمْ الْعَلِيمُ العَلِيمُ القَوْلَ فِي السَّماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ السَحِرُ وَالنَّهُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ القَالُولَ وَلْ الْقَالُونَ وَاللَّهُ مُولَ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَالِيمُ الْمَالِ الْمَالَ الْعَلَي السَماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ الْعَلَيْلُمُ الْمَالَ الْمَ الْمَ الْلُكُمُ الْعَالَةُ الْعَالِيمُ الْقَالُولُ وَالْمَوْلُ الْعَلَي الْعَالِيمُ الْمَالَ الْعَلِيمُ الْعَالَ الْعَالِي الْعُولَ الْعَالَ الْعَلِيمُ الْعَلَي الْنَالْمُ الْعَالِي أَلْولُونَ إِلْ الْعَلَيْ الْعَلَي الْمَالِي الْعَالِي الْعَلِيمُ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللْعَلْ مِ اللهُ الْعَالِي الْعَالِي الْعَلْ الْحُلْمِ الْعَالِي الْعَلْمِ الْعَلْ مِ الْعَالِي الْعَالِي الْحَلْمُ الْعَالُولُ مَالِعُ الْعَالُولُ الْعَالِي الْعَامِ الْحَالِ الْعَالِي الْعَلْعَالِي الْعَالِي الْعَالُ مِنْ الْعَالُ مِنْ الْمَالِي الْعَلْمُ الْعَالُ الْعَالَ مَا الْعَالُ الْعَالُي الْعَامِ الْعَالِي الْعَامِ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْمَ الْعَالُولُ مَالَالُولُولُولُ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي مَا لَهُ مَالْعُ لَي الْعَالِي الْ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي مَا الْعَالِي الْعَالِيُ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِ الْعَالِ الْعَا

بيَّن سبحانه في هاتين الآيتين اقتسامهم القول في النبيّ، فقال بعضهم أخلاط أحلام قد رآها في النوم، وقال آخرون : بل اختلقه من تلقاء نفسه ونسبه إلى الله، وقال قوم : بل هو شاعر وما أتى به شعر، يخيـّل إلى السامع معاني لا حقيقـة لها، مضافاً إلى أنّهم استبعدوا أن يكون بشر مثلهم نبيّاً.

وهذا الإضطراب والتردّد في القول دأب المحجوج المغلوب على أمره، لايتردّد إلاّ بين باطل وأبطل ويتذبذب بين فاسد وأفسد منه .

فلو بني على تحليل القرآن بواحد من هذه الوجوه، فكونيه سحراً ـ مع كونه فاسداً ــ أقرب من كونه أضغيات أحلام، فأين هيذا النظم البديع من تخياليط الكلام التي لا تضبط؟ وادّعاء كونها مفتريات أبعد وأبعد، لأنّه(صلّى الله عليه و آله و سلّم)

قد اشتهر بـالأمانة والصدق، مضافاً إلـي أنَّهم أعرف النَّاس بالفرق بيـن النظم والنثر، فكيف يصفونه بالشعر؟ كما أنَّهم يفرِّقون بين الغايات التي يصاغ له الشعر والغايات التي ينشدهاالقرآن كيف يتّهمونه بالشعر مع أنّهم يعلمون أنّه لم ينشد شعراً وما اجتمع بالشعراء ولا حام حوله مدى أربعين سنة؟ <").

(١) تفسير المراغي : ج٢٧ ص٣٢. (٢) تفسير المراغي : ج١٧ ص٧.

إنَّ المتمعِّن في أحوال النبيّ ينتهي من خلال هذه التهم إلى أنَّه كان رجلاً صالحاً طاهراً ديّناً عفيفاً نقي الجيب مأموناً على المال والعرض والنفس، لم يدنّس نفسه بفاحشة ولم يتجاوز حقّ أحد قط بل كانت حياته حياة إنسان مثالي، فلأجل ذلك لم يجد الأعداء سبيلاً إلى رميه بهذه التهم، فحاولوا أن يتّهموه بأمور نفسيّة يعسر إثباتها كما يعسر نفيها، وأمّا انّهم كيف اتّهموه بالسحر؟ فيقول ابن هشام :

"إنّ الوليد بن المغيرة اجتمع إليه نفرمن قريش فق ال: إنّه قد حضر الموسم، و إنّ وفود العرب ستقدم عليكم فيه، وقد سمعوا بأمر صاحبكم هذا، فاجمعوا فيه رأيا واحداً، ولا تختلفوا فيكذّب بعضكم بعضاً، ويرد قولكم بعضه بعضاً، قالوا: فأنت يا أبا عبد شمس، فقل وأقم لنا رأياً نقول به، قال: بل أنتم فقولوا و أسمع، قالوا: نقول كاهن، قال: لا والله ما هو بكاهن، لقد رأينا الكهّان فما هو بزمزمة الكاهن فول حاهن، قال: لا والله ما هو بكاهن، لقد رأينا الكهّان فما هو بزمزمة الكاهن فما هو بخنقه ولا تخالجه ولا وسوسته، قالوا نشاعر، قال: ما هو بناعر، لقد عرفنا الشعر كلّه رجزه وهزجه وقريضه ومقبوضه ومبسوطه، فما هو بالشعر، قالوا: فنقول ساحر، قال: ما هو بساحر، لقد رأينا المعر، قال: ما هو بشاعر، لقد فعا هو بخنقه ولا تخالجه ولا وسوسته، قالوا فنقول: شاعر، قال: ما هو بشاعر، لقد فنقول ساحر، قال: ما هو بساحر، لقد رأينا السحّار وسحرهم، فما هو بنفتهم فنقول ساحر، قال: ما هو بساحر، لقد رأينا السحّار وسحرهم، فما هو بنفتهم ولاعقدهم، قالوا: فما نقول يا أبا عبد شمس؟ قال: والله إنّ لقوله لحلاوة، وإنّ أصله فنقول فيه لأن تقولوا ساحر، جاء بقول هو سحر يفرق بين المرء وأبه، وان أورب ولاعقدهم، وإنّ فرعه لجناة، وما أنتم بقائلين من هذا شيئاً إلا عرف أنّه باطل، وان أقرب وأخيه، وبين المرء وزوجته، وبين المرء وعشيرته. فتفرقوا عنه بذلك، فجعلوا وأخيه، وبين المرء وزوجته، وبين المرء وعشيرته. فتفرقوا عنه بذلك، فرب المرء وأخيه، وبين المرء وزوجته، وبين المرء وعشيرته. فنفرقوا عنه بذلك، فربه لم

يجلسون بسبل النَّاس حين قدموا الموسم، لا يمرَّ بهم أحد إلاَّ حـذَروه إيَّاه، وذكروا لهم أمره . فأنزل الله تعالى في الوليد بن المغيرة في ذلك من قوله : ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً \* وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَمْدُوداً \* وَبَنِينَ شُهُوداً \* وَمَهَّدتُّ لَهُ تَمْهِيداً \* ثمّ يَطمَعُ أَنْ أَزِيدَ \* كَلاّ إِنَّهُ كَانَ لِآياتِنَا عَنيداً ﴾ أي خصيماً ﴿سَأَرْهِقُهُ صَعُوداً \* إِنَّهُ فَكَّرَ وَقَدَّر \* فَقُتِلَ كَيفَ قَدَّرَ \* ثُمّ قُتِلَ كَيفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ نَظَرَ \* ثُمّ عَبَسَ وَبَسَرَ \* ثُمَّ اَدْبَرَ واسْتَكْبَرَ \* فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاّ سِحْرٌ يُؤْثَرُ \* إِنْ هَذَا إِلاّ قَوْلُ البَشَرِ ﴾ (المدَّثّر/ ٢٥-٢٥).

10.

وأنزل الله في النفر الذين كانوا يصنّفون القول في رسول الله وفيما جاء به من الله تعالى : ﴿ كَمَا أَنْزَلْنا عَلى المُقْتَسِمِينَ \* التَّذِينَ جَعَلوا القُرآنَ عِضِينَ \* فَوَ رَبِّكَ لَنَسْأَلُنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* عَمّا كَانُوا يَعْمَلُونَ (الحجر/ ٩٠ \_ ٩٣) ().

\* \* \*

/

# ب-الاستنكار والاحتجاج بالأمور الواهية

قد اطلعت على الظنون والشبهات التي نسجها القوم على نول التّهم وعرفت إجابة القرآن عنها، فهلم معي ندرس استنكارات القوم الباطلة التي جعلوها سدّاً في وجه الإذعان برسالته، وهاتيك الإحتجاجات وإن كانت قد صدرت من أفواه رجال طعنوا في السن ولكنّها أشبه شيء بمنطق الّذين لا يعون ما يقولونه وإليك سردها واحدة واحدة :

١ - لماذا لم ينزل القرآن على رجل مُنْرِ ؟ !

إنّ الوليد بن المغيرة كان رجلاً مشرياً معروفاً في مكّة ومثله عروة بن مسعود الثقفي في الطائف، فكان من حججهم الواهية على النّبي أنّه لماذا لم ينزل ما تدّعيه من القرآن عليهما ونزل عليك؟ فهما مثريان وأنت معوز فقير، فبما أنّ الرجلين كانا عظيمي قومهما و من أصحاب الأموال الطائلة في البلدين، فدخلت الشبهة عليهم حتى اعتقدوا أنّ من كان كذلك فهو أولى بالنبوة. قال سبحانه حاكياً عنهم: فولانزُل هذا القرآنُ على رَجُل مِنَ القَرْيَتَيْنِ عَظِيم (الزخوف/ ٣١) فهؤلاء وإن كانوا صادقين في أنّ سأن القرآن أن ينزَل على من له مكّانة مرموقة يمتاز بها عن الأخرين، ولكنّهم أخطأوا في جعل السمة والعظمة في الثروة والمال لأنّ نزول الوحي رهن كون المنزول عليه رجلاً تقيراً ما ينزَل على من له مكّانة مرموقة يمتاز بها عن الأخرين، ولكنّهم أخطأوا في جعل السمة والعظمة في الثروة والمال لأنّ نزول الوحي رهن كون المنزول عليه رجلاً تقيراً طاهر النفس، صامداً في تحمّل أعباء الرسالة الإلهية، لايخاف من مواجهة الملك، ولا يخفي عليك أنّه لاصلة لهذه الشروط بالغنى والفقر، أو الثروة وخلو اليد، والقرآن يردّ على تلك الفرية بقوله : في أهمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبّكَ

بَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ﴾(الزخرف/ ٣٢) والمعنى أنّهم لا يملكون النبوّة الّتي هي رحمة الله ولطفه الّذي يختص به من يشاء من عباده حتّى يمنعوك منها، فيعطوها من شاءوا، فهم عاجزون عن قسمة ما هو دون النبوّة بمراحل وهو معيشتهم في الحياة اللذنيا فنحن قسمناها بينهم، فكيف يتدخّلون فيما هو أرفع منزلة منها بما لا يقدّر قدره، ألا وهي النبوّة الّتي هي من شؤون الباري جلّ وعلا؟

### ٢ \_ الرسالة الإلهيّة فوق طاقة البشر

كان عرب الجاهليّة يزعمون: انّ الرسالة الإلهيّة فوق قدرة البشر وإنّما هي شؤون الملك، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿ وَآسَرُوا النَّجوَىٰ الَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هَذَا لِلَّ بَشَرٌ مِنْلُكُمْ أَفَتَأْتُونَ السِّحْرَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ (الأنبياء / ٣) وقال سبحانه: ﴿ وَمَا مَنَعَ النّاسَ أَنْ يُتُوْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الهُدىٰ إِلاَ أَنْ قَالُوا أَبَعَتَ اللهُ بَشَرَا رَسُولاً ﴾ (الاسراء / ٩٣) ويظهر من غير واحد من الآيات إنّ تلك الظاهرة الفكرية كانت تدور في أذهان أقوام نوح وثمود وعاد من قبل، حيث اعترضوا على رسلهم بأنّهم بشر مثلهم، قال سبحانه نوح وثمود وعاد من قبل، حيث اعترضوا على رسلهم بأنّهم بشر مثلهم، قال سبحانه فأتُونَا بِسُلْطَانِ مُبِينٍ \* قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ لِلاَ بَشَرَ مِنْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَمُنُ عَلَى مَا عَنْ عَبَدُهُ أَنْوَا اللهُ مَنْ عَبَادِهُ (إبراهيم / ١٠ و١١) ويلوح من بعض الآيات إنّ بعض اليه ود قُومًا قدرُوا الله حَقَّ قَدْرِه إذ قالهُ ما الله على منه من منع من الآيات إن تعمير أونا المعاصرين للنبيّ الأكرم كانوا يتذرّعون بهذه الحجة الواهية كما يحكي عنهم بقوله : فوما قدرُوا الله حقَقَ قَدْرِه إذ قَالُوا ما أنزَلَ اللهُ عَلى بَشَرٍ مِنْ فَيْهُمْ في مَنْ عَلَى مَنْ ووقاحة في الوقت الذي كانوا يتذرّعون بهذه الحجة الواهية كما يحكي عنهم بقوله : ووقاحة في الوقت الذي كانوا يعتقدون بنبوّة موسى وكتابه ، وإليه يشير قوله سبحانه : في قُنُونَ وَيُسَافُهُ فَرَا الذي كانوا يعتقدون بنبوّة موسى وكتابه ، واليه يشير قرار ذلك بصلافة ووقاحة في الوقت الذي كانوا يعتقدون بنبوّة موسى وكتابه ، واليه يشير قرار ذلك بصلافة في تُخْفُونَ كَثِيراً (الأنعام/ ٩١) .

و القوم على جهل بسرّ لزوم كون الرسول بشراً لاملكاً، و لو كانوا على إحاطة به و منصفين في الحكم لما احتجّوا بمثـل تلك الحجّة الـواهية، إذ يترتّب علـى وجود المماثلة النوعية بين الرسول و المرسل إليه ما لا يترتّب على عدمها و ذلك لأمور:

أولاً: المسانخة و المماثلة أساس ترتكز عليه القيادة، فلو عدمت لانتفت الغاية المنشودة، فإنّ القائد إذا كان مشاكلاً للمقود يكون واقفاً على حدود طاقات المرسل إليهم و غرائزهم و طبائعهم و ميولهم، فيبادر إلى معالجة ما يعانونه من تخلّف و جهل و انحطاط كما يقوم بتنمية طاقاتهم و استعداداتهم في مجالي المادة و المعنى، إذ يحسّ منهم ما يحسّ من نفسه، فأين طبيعة الملك من فطرة الإنسان ، فالملك مخلوق على نمط خاص لايحيد عنه فلايتمكن من العصيان، و أمّا البشر فقد خلق مخيّراً بين الطاعة و المخالفة إن شاء امتثل و آمن، و إن شاء ارتد و كفر.

و بعبارة ثانية : إنّ الإنسان جبل على غرائز متضادّة سائدة عليه، ففيه الشهوة والغضب و هما من الميول السفلية في كيان ذاته، كما فيه الميول العلوية التي تجرّه إلى الخير و الإحسان و التجافي عن الطبيعة و التوجّه إلى ماوراءها، فالإنسان المثالي هو من يقوم بتعديل تلك الفطريّات المتضادّة، و أمّا الملك فقد جبل على سلوك الخير و الطاعة، فلايقدر على الخلاف و العصيان، فهل يدرك هذا الموجود المفارق موقف الإنسان الذي خلق هلوعاً.

و ثانياً: إنّ القائد كما يهدي بكلامه و مقاله، يهدي بفعله و عمله، فهو قدوة في مجالي القول و العمل، و الدعوة بالفعل أرسخ في القلوب من الدعوة بالقول، و هذا يقتضي و جود السنخية بين الرسول و المرسل إليهم حتى يكون الرسول في الغرائز الباعثة إلى الشرّ و العصيان، مثل المرسل إليهم في ذلك المجال، و بالتالي يكون سلوكه طريق الخير و الصلاح حجّة على المرسل إليهم، و لولا السنخية لما تمّت الحجة و بقى مجال للاعتراض.

و إلى بعض ما ذكرنا يمكن أن يشير قوله سبحانه : «وَ مَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الهُدَى إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَبَعَنَ اللهُ بَشَراً رَسُولاً \* قُلْ لَوْ كَانَ فِي الأَرْضِ مَلاَئِكَة يَمْشُونَ مُطْمَنِنِّينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ الشَّمَاءِ مَلَكاً رَسُولاً (الاسراء / ٩۴ و٩٥) أي لو وجد

(١) نهج البلاغة : الكتاب رقم ۴۵.

في الأرض ملائكة يمشون كما يمشي البشر، و يقيمون فيها كما يقيم و يسهل الاجتماع بهم، و تتلقّي الشرائع منهم، لنزّلنا عليهم من السماء رسلاً من الملائكة للهداية و الإرشاد و تعليم الناس ما يجب عليهم تعلّمه، و لكن طبيعة الملك لاتصلح للاجتماع بالبشر، فلايسهل عليهم التخاطب و التفاهم معهم، لبعد ما بين الملك و بينهم، و من ثمّ لم نبعث ملائكة، بل بعثنا خواصّ البشر، لأنّ الله قد وهبهم نفوساً زكيّة، و أيّدهم بأرواح قدسية، و جعل لهم ناحية ملكية بها يستطيعون أن يتلقّوا من الملائكة، و ناحية بشرية بها يبلّغون رسالات ربّهم إلى عباده <sup>(1)</sup>.

و قد نبته سَبحانه إلى عظيم هذه الحكمة و جليل تلك النعمة بقوله : «لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ ... ﴾ (آل عمران/ ١۶۴) و قوله : ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُمْ بِالمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ (التوبة/ ١٢٨) . و قوله : ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيسُزُكِّيكُسُمُ وَ يُعَلِّمُكُمُ الكِتتابَ وَ الحِكْماة وَ يُعَلِّمُكُمْ مَا لَنُ مَعَلَيْكُمْ المُؤْمِنِينَ تَعْلَمُونَ (البقرة / ١٢٨) . و قوله : ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيسُزُكِيكُسُمُ وَ يُعَلِّمُونَ إِلَى عَلَيْهُ الْكِتتابَ وَ الحِكْماة وَ يُعَلِّمُكُمْ مَا لَيْ عَلَيْكُمْ الم تَعْلَمُونَ (البقرة / ١٥١) إلى غير ذلك من الآيات التي وقع التنصيص فيها بكون الرسول من جنس البشر.

٣ ـ نبذ سنَّة الآباء

التشبّث بسيرة الآباء من الأمور الجبلية للبشر، خصوصاً فيمن يعيش في واحات

الصحراء بعيدا عن الحضارة و أسبابها، فقد كان العرب متعصّبين على مسلك ابائهم تعصّباً حال بينهم و بين الإيمان بالرسول بحجّة انّه يـدعوا إلى خلاف سيرة أبائهم، و في ذلك يقول سبحانه : ﴿ وَ إِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَ إِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنا ما وَجِدَدْنا عَلَيهِ آبِمَاءَنا أَوَلَوْ كَانَ آبِمَاؤُهُمُ لَأَبْعَلَمُونَ شَبْئاً وَ لا يَهْتَدُونَ﴾ (المائدة/ ١٠۴) وقدعرفت الكلام في ذلك عند البحث عن الدوافع الروحيّة التي منعتهم عن الإيمان إجمالًا.

(١) تفسير المراغي: ج١٥ ص٩٧.

و على ضوء ذلك كانوا يتعجّبون من جعل الآلهة المتعدّدة إلهاً واحداً، فقدكان للعرب أصنام منصوبة على سطح الكعبة، كاللات و العزّى و هبل، و يعكفون على عبادتها، فقال لهم النبي: يا معشر العرب، أدعوكم إلى عبادة الله، و خلع الأنداد والأصنام، و أدعوكم إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله، فقالوا: أنَدَع ثلاث مائة و ستين إلهاً و نعبد إلها واحداً، و إليه الإشارة في قوله سبحانه: ﴿وَ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الكَافِرُونَ هَذَا ستاحِرٌ كَنَّابٌ \* أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهَا وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَسَيْ

روى المفسرون أنّ أشراف قريش و هم خمسة و عشرون منهم : الوليد بن المغيرة و هو أكبرهم، و أبوجهل، و أبي و أميّة ابنا خلف، و عتبة و شيبة ابنا ربيعة، و النضر بن الحارث، أتوا أباطالب، و قالوا : أنت شيخنا و كبيرنا و قدأتيناك لتقضي بيننا و بيـن ابن أخيك، فإنّه سفّه أحـلامنا وشتـم آلهتنا، فدعـا أبو طالب رسول الله وقال : يـا بن أخيي هؤلاء قـومك يسألونك، فقـال : ما ذا يسألونني ؟ قالـوا : دعنا وآلهتنا، ندعك و إلهـك، فقال : أتعطوني كلمة تملكون بهـا العرب و العجم ؟ فقال أبو جهـل:لله أبوك، نعطيـك ذلك عشـر أمثالها، فقـال : قولـوا لا إله إلاّ الله، فقـاموا وقـالوا : أجعـل الآلهـة إلهاً واحـداً، و روي أنّ النبي استعبر شمّ قـال : يا عـمّ والله لووضعت الشمس في يميني و القمر في شمالي ما تركت هذا القـول حتى أنفذه أو أقتل دونه، فقال له أبوطالب : امض لأمرك فوالله لاأخذك أبداً<sup>(1)</sup>.

And the second s

هذا أحد الدوافع للإعراض عن الدعوة، و قدجاء في الذكر الحكيم ما ذكروه في هذا المجال من الحجج الواهية، و سنوافيك به عند البحث عن المعاد في الذكر الحكيم و نكتفي في هذا المقام ببعض الآيات، فقال سبحانه : ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ أَمِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدَ﴾(السجدة/ ١٠)، و قال سبحانه : ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ وَرُغَاتاً أَعِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدَ﴾(السجدة/ ١٠)، و قال سبحانه : ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ وَرُغَاتاً أَعِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدَ﴾(السجدة/ ١٠)، و قال سبحانه : ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا كُنَّا عِظاماً وَرُغَاتاً أَعِنَّا لَمَبْعُونُونَ خَلْقاً جَدِيداً﴾(الإسراء/ ٩٨)، و قال سبحانه : فو قَالَ الَذِينَ كَفَرُوا هن لن نَدُلُّكُمْ عَلَى رَجُلٍ يُنَبَّئُكُمْ إِذَا مُزَقْتُهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ

و تعرب الآية الأولى عن أنّهم كانوا يظنّون إنّ الموت فناء للإنسان و اعدام واضمحلال له، فكيف يمكن احياؤه ثانياً؟ و القرآن يجيب عنه بقوله سبحانه : ف قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ المَوْتِ الَّذِي وُكَلَّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبَّكُمْ تُرْجَعُونَ﴾ (السجدة/ ١١) . إنّ الوفاء في الآية بمعنى الأخذ، و حاصل الجواب : انّ ملك الموت الذي وكّل بكم يأخذكم فلاتضلّون في الأرض ثمّ إلى ربّكم ترجعون .

و بعبارة ثانية : إنّ الإنسان مركّب من جسم و روح فما يبقى في الأرض هـو جسمـه و ليس حقيقتـه و واقعيّته، و أمّا حقيقة الإنسـان فهي روحـه و نفسه و هـي محفوظـة عندنـا يأخـذها ملـك الموت فمـا بقي فهـو غير حقيقتـه، و ما هـو واقعية الإنسان(الروح)، و النفس فهي محفوظة عندالله غير ضالة في الأرض .

قال العلامة الطباطبائي: «أمر سبحانه رسوك أن يجيب عن حجّتهم المبنيّة

على الاسبتعاد بأنَّ حقيقة الموت ليس بطلاناً لكم و ضلالًا منكم في الأرض، بل ملك الموت الموكّل بكم يأخذكم تامّين كاملين من أجسادكم أي ينزع أرواحكم من أبدانكم بمعنى قطع علاقتها من الأبـدان، و أرواحكم تمام حقيقتكم، فـأنتم أي ما يعني لفظـة «كم» محفـوظون لايضـل منكم شـيء في الأرض، و إنَّمـا تضلَّ الأبـدان وتتغيّر من حال إلى حال، و قدكانت في معرض التغيّر من أوّل كينونتها، ثمّ إنّكم محفوظون حتّى ترجعوا إلى ربّكم بالبعث و رجوع الأرواح إلى أجسادها"().

(١)الميزان: ج١٢ ص ٢٥٢.

و تعرب الآية الثانية عن أنّ سبب الإنكار هو تخيّل قصور القدرة و عدم إمكان البعث، فكيف يمكن احياء العظام الرميمة؟ فردّ عليه سبحانه بقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ اللَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُم ﴾ (الإسراء/ ٩٩) فليس احياء العظام الرميمة أكبر و أعظم من خلق السموات و الأرض، فالقادر على خلقهما قادر على احيائهمامن جديد<sup>(۱)</sup>.

### ٥ - طلب المشاركة في امتيازات النبوة

كان المشركون ـ لأجل قصور معارفهـم عن درك مقام النبوّة السامي، يطلبون المشاركة في أمر النبوّة، فكان الوليد بن المغيرة يقول : لو كانت النبوّة حقّاً لكنت أولى بها منك، لأنّي أكبر سنّا و أكثر منك مالاً! و قال أبوجهل : زاحمنا بني عبد مناف في الشرف حتى صرنا كفـرسي رهان . قالوا منّا نبيّ يوحى إليه، و الله لانؤمن به و لانتبعه أبداً إلاّ أن يأتينا وحي كما يأتيه('').

و إلى هذه الحجّة الواهية يشير قـوله سبحانه حاكياً عنهم : ﴿وَ إِذَا جَاءَتْهُمْ آيَةٌ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْتَى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللهِ﴾(الأنعام/ ١٢۴).

إنَّ كلامهم هذا ينمة عن حقد دفين و عناد مستبطن فردَّ عليهم سبحانه بقوله : ﴿اَللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ﴾(الأنعام/ ١٢۴). فهو سبحانه أعلم منهم و من جميع الخلق بمن يصلح لتنفيذ رسالاته، و يعلم من له الأهلية بتحمّل أعباء الرسالة .

۶ ـ المطالبة بمثل ما أوتى سائر الرسل كان المشركون المتواجدون في عصر الرسالة بلغ مسامعهم بأنَّ الكليم موسى (١) قد جمعنا مجموع شبهاتهم الواهية في إمكان المعاد و تحقّقه في الجزء المختص بالمعاد و قد اكتفينا بهذا المقدار هنا روماً للإختصار . (٢) مجمع البيان : ج٢ ص٣٦٢ (ط صيدا).

بعث بمعاجز مثل العصا إذا رمى بها في مجال التحدي تنقلب ثعباناً، و بإدخال اليد في الجيب إذا أخرجها منه تكون بيضاء للناظرين، فاعترضوا عليه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بأنه يجب أن تكون حجّة رسالته كحجج الكليم موسى (عليه السلام) و قدحكى ذلك منهم سبحانه بقوله : ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ الحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوا لَوْلا أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِيَ مُوْسَى ﴾ (القصص / ٢٨).

و في آية أخرى: ﴿وَ قَالُوا لَوْلا نُزَلَ عَلَيهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَ قَمَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنَزَلَ آيَةٌ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَيعْلَمونَ﴾(الأنعام/ ٣٧). و ربّما يحتج بهـذا الإعتراض من في قلبه مرض من المستشرقين، فيجب علينا تناوله بشيء من الدراسة و التحليل لرفع ما فيه من الإيهام و الإبهام و ذلك من خلال جوابين مستفادين من القرآن الكريم:

أ-إنّ هذا الإعتراض كان لمحض اختلاق المعاذير، و الشاهد على ذلك انّ هـقلاء المشركين وصفوا ما أوتي الكليم بالسحر أيضاً، فقد روى المفسترون أنّ المشركين بعثوا رهطاً إلى رؤوس اليهود في عيد لهم فسألوهم عنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فأخبروهم بنعته وصفته في كتابهم التوراة، فرجع الرهط إلى قريش فأخبروهم بقول اليهود، فقالوا عند ذلك : ﴿ سِحْرَانِ تَظَاهَرَا ﴾ و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ أَوَلَمَ يَكْفُرُوا بِما أُوتي مُوْسَى مِنْ قَبْلُ قَالُوا سِحْرانِ تَظَاهَرًا ﴾ و اليه يشير قوله سبحانه: كَافِرُونَ ﴾ (القصص / ٢٨).

و يظهر من الآيات المواردة بعد هذه الآية أنّهم رجعوا إلى أهبل الكتاب واستفتوهم في أمره و عرضوا عليهم بعض القرآن النازل عليه، فأجابوا عنه بتصديقه

والإيمان به، فساء ذلك المشركين و أغلظ عليهم بالقول و أعرض الكتابيّون عنهم و قالوا : سلام عليكم لانبتغي الجاهلين . قال سبحانه : ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يُؤْمِنُونَ \* وَ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنَّا بِهِ إِنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ... وَ إِذَا سَمِعُوا الْلُّغُوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَ قَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَ لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ لانَبْنَغِي الجَاهِلِينَ ﴾ (القصص/ ٥٢\_٥٥) (.).

(١)لاحظ التفاسير.

ب-إنّ هؤلاء جاهلون بالحكمة في اختلاف المعاجز و الآيات التي تنزل على أنبياء الله تعالى و يزعمون أنّه يجب أن تكون معاجز الجميع على حد سواء مع أنّ المصالح تقتضي أن تختلف معاجز الأنبياء ذاتاً و سنخاً حتى تتم الحجّة على المصالح تقتضي أن تختلف معاجز الأنبياء ذاتاً و سنخاً حتى تتم الحجّة على المرسل إليهم، و تفصيل القول في ذلك إنّه يجب أن تكون معجزة كل نبي مجانسة للفن الرائج في عصره حتى إذا عرضت على مهرة ذلك الفن و خبرائه، أذعنوا بتفوّقه على قدرائيم الرائع في عصره حتى إذا عرضت على مهرة ذلك الفن و خبرائه، أذعنوا بتفوّقه على قدرائيم الرائع في عصره حتى إذا عرضت على مهرة ذلك الفن و خبرائه، أذعنوا بتفوّقه على قدرائيم و طاقاتهم، وأنّ الذي جاء به مدّعي النبوّة فوق حدود العلم و الفن الذي على قدرائيه، و هذا يقتضي كون المعجزة مسانخة لما برعوا فيه في ذلك العصر إذ مرّسوا فيه، و هذا يقتضي كون المعجزة مسانخة لما برعوا فيه في ذلك العصر إذ ويون مغايرة و مفارقاً لما تمّت الحجة و لما ألزموا بها إذ بوسعهم أن يعترضوا و يقولون: لاخبرة بشأن ما أتيت به، فكيف لنا التحدي و المناجزة أو التصديق بأنّ ما يعترضوا و يقولون: لاخبرة بشأن ما أتيت به، فكيف لنا التحدي و المناجزة أو التصديق بأنّ ما يعترضوا بينه معجزة بي معرف النوبي الحجة و لما ألزموا بها إذ بوسعهم أن يعترضوا و يقولون: لاخبرة بشأن ما أتيت به، فكيف لنا التحدي و المناجزة أو التصديق بأنّ ما أتيت به، فكيف لنا التحدي ع المناجزة أو التصديق بأنّ ما أتيت به، فكيف لنا التحدي ع المناجزة أو المعاجز الفنون و يقولون: لاخبرة بشأن ما أتيت به، فكيف لنا التحدي و المناجزة أو المعاجزة المعاجز الفنون ما الرائجة في عصر كل نبي .

و قدبلغ فن السحر و الشعبذة في عصر الكليم موسى الذروة و القمة كما اكتسب الطب في عصر المسيح أهميّة بالغة، فجاء الكليم موسى بالعصا و اليد البيضاء فأبطل سحرهم و أثبت أنّ ما أتى به معجزة تفوق حد السحر و إن كان بينهما مشاكلة في الصورة و لكنّها تباينه بالذات، كما أنّ المسيح بابراء الأكمه و الأبرص و احياء الموتى كان قدأثبت أنّ ما أتى به فوق علمهم و طاقتهم و براعتهم، و خارج عن الموازين الطبيعية التي كانوا يعتمدونها في الإبراء و المداوة.

فنفس تلك المصلحة تتطلّب أن تكون معجزة النبي الأكرم مشابهة لما برع فيه العرب في العصر الجاهلي لأنّه كان قدراج بينهم انشاء الخطب البليغة الفصيحة ونظم الشعر و التحدي بينهم في ذلك، فجاء بكتاب متحديماً بصريح نصّه : ﴿وَ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَ ادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَ ادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَالْحَجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة/ ٢٣ و٢٢).

و إلى هذا الجواب يشير قوله سبحانه في ذيل الآية التي نبحث عنها :

17.

فِحُلُ فَأَتُوا بِكَتَابٍ مَنْ عِنْدِ اللهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا () أَتَبِعَهُ أِنْ كُنْتُمُ صَادقِينَ (القصص/ ۴۹).

ويدلّ على هذه الحقيقة مضافاً إلى ذلك ما روي عن أبي السكيت أنّه قال لأبي الحسن الرضا(عليه السلام) :

«لماذا بعث الله موسى بن عمران(عليـه السلام) بالعصا، و يده البيضاء، و آلة السحر؟ وبعث عيسى بـآلة الطب؟ وبعث محمداً ــ صلى الله عليه واله وسلّـم وعلى جميع الأنبياء ــ بالكلام والخطب؟ .

فقال أبو الحسن (عليه السلام) : إنّ الله لمّا بعث موسى (عليه السلام) كان الغالب على أهل عصره السحر، فأتاهم من عند الله بما لم يكن في وسعهم مثله، وما أبطل به سحرهم، وأثبت به الحجة عليهم. وانّ الله بعث عيسى (عليه السلام) في وقت قد ظهرت فيه الزمانات، واحتاج النّاس إلى الطب، فأتاهم من عند الله بما لم يكن عندهم مثله، وبما أحيى لهم الموتى، وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله، وأثبت به الحجّة عليهم.

و انَّ الله بعث محمد(صلّى الله عليه وآله وسلّم) في وقت كان الغالب على أهل عصره الخطب والكلام . وأظنّه قال : الشعر، فأتاهم من عند الله من مواعظه وحكمه ما أبطل به قولهم ، وأثبت به الحجّة عليهم»(٢).

أضف إلى ذلك انَّ نبوَّة الرسول الأكرم نبوَّة خـالدة ورسالته رسالة أبدية فهو

(١)الضمير راجع إلى التوراة و القرآن . (٢)الكافي : ج١ «كتاب العقل و الجهل» الرواية ٢٠ .

كلَّ ذلك كان حافزاً لـدعم دعوة النبيّ(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) بـالقرآن الكريم الَّذي ما أفلت نوره منذ أن بزغ نجمه في أوّل مرّة .

٧-لماذا لاينزل عليه ملك؟!

وهـذا الاعتـراض يحكيـه عنهـم قـولـه سبحـانـه : ﴿ وَقَـالُوا لَوْلا أُننَزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ﴾ (الأنعام/ ٨) وما كانوا يقصدون به أنّه لماذا لا ينزل الملك إليه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فإنّه كـان يدّعي نزول الملك عليه والقرآن أيضاً يصدّقـه في ذلك بقوله : ﴿ نَزَلَ بِهِ الروحُ الأمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ (الشعراء/ ١٩٣ و ١٩٢).

وقال سبحانه : ﴿إِنَّهُ لَقَـوْلُ رَسُولٍ كَـرِيم \* ذِي قُـوَّةٍ عِنْدَ ذِي العَـرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاع ثَمَّ أَمِينِ (التكوير/ ١٩ ـ ٢١) إلى غير ذلك من الآيات الصريحة في أنّ الوحي ينزل على النبيّ بتوسط الملك، ومع هذا التصـريح فما معنى قوله : ﴿ لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ؟ .

**أقول** : إنّ الاقتراحـات الّتي تقـدّم بها المشركـون في نـزول الملك معـه أو إليه كانت على أنحاء :

الأول: إنّهم كانوا يطلبون المشاركة في امتيازات مقام النبوّة ويقولون: إنّه لوصح نزول الملك على النبيّ فلماذا لا ينزل علينا مباشرة على جهة الاستقلال؟ وقد ورد في ذلك آيات نحو قوله تعالى: ﴿و قَالَ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلاً أُنْزِلَ عَلَيْنَا المَلائِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا﴾ (الفرقان/ ٢١) وقال سبحانه: ﴿إِذْ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ ايَدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ الَّا تَعْبُدُوا إِلّا اللهَ قَالُوا لَوْ شاءَ رَبُّنا لأَنْزِلَ مَلائِكَةً فَإِنّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ﴾ (فصلت/ 11).

إنَّ هذا القسم من الآيات مبني على اعتقادهم بأنَّه لا يصحِ لأحد من البشر ولوكان أرقاهم عقلاً وخلقاً وأدباً أن يكون رسولاً وواسطة بين الله و عباده، لأنَّهم يأكلون ويشربون وفي ذلك قال سبحانه حاكياً عنهم : ﴿مَا هَذا إِلّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ ويَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ \* وَلَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَرَاً مِثْلَكُمْ إِذَاً

لَخَاسِرونَ﴾(المؤمنون/ ٣٣\_٣٣).

الثاني: كانوا يطلبون أن ينزل مع النبيّ ملك يصدّقه، وقد ورد هذا المعنى في عدّة آيات، قال سبحانه : ﴿ وَقَالُوا مَالِهذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعامَ وَيَمْشِى فِي الأُسُواقِ لَوُلا أُنْزِلَ الَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً (الفرقان / ٧) فالغاية من نزول الملك إلى النبي كونه نذيراً معه ومصدّقاً له، قال سبحانه : ﴿ فَلَوْلا ٱلْقِيَ عَلَيْهِ اَسْوِرَةً مِنْ ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ مَعَهُ المَلائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ (الزخرف/ ٥٢) وقال سبحانه : ﴿ فَلَوْلاَ ٱلْقِي عَلَيْهِ اَسْوِرَةً مِنْ ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ إِلَيْكَ وضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَنْ يَقُولُوا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزٌ أَوْ جَاءَ مَعَه مَلَكٌ إِنّه مَلكَ إلى النبي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكَيِلُ (الزخرف/ ٢٢) وقال سبحانه : ﴿ فَلَوْلاَ أَنْقِي عَلَيْهِ السُورَةُ مِنْ ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكَيلُ (الزخرف/ ٢٢) وقال سبحانه : مَعَهُ مَلَكٌ أَوْلَا أَنْ وَعَاءَ مَعَهُ مَعْتَرَ فَي عَلَيْهِ مَا يُوْحَى عَلَى كُلُ سَعْدَةُ مُقْتَرَنِينَ (الزخرف/ ٢٥) وقال سبحانه : هِ فَلَوْلاَ أَنْقِي عَلَيْهِ السُورَةُ مِنْ ذَهَبُ

وعلى ذلك يحمل قـوله سبحانه : ﴿ وَقَالُوا لَـوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الأَمَرُ ثُمَّ لاَ يُنْظرُونَ﴾(الأنعام/ ٨).

ويحتمل أن يكون المراد مشاهدة الملك معه فقط سواء أنذر معه أو لا؟ فيدخل في القسم الثالث الآتي .

ثمّ إنَّ انزال الملك مع النبيّ ليصدّق دعوته وينذر معه يتصوّر على وجهين :

أ ـ أن ينزل الملـك بصورته الـواقعية ـ وسيوافيـك في القسم الثالث ــ إنّ نتيجة ذلك هو موت المنذرين لأنّهم لا يحتملون رؤيته ومشـاهدته بحسب طاقتهم البشريّة إلاّ بالانسلاخ عن الماديّة والانتقال إلى مرحلة أعلى منها .

ب \_ أن ينزل الملـك لا بصورته الـواقعيّة بل يتمثّل بصورة إنسان،وهـذا لا يفيد شيئاً لأنَّهم باستطاعتهم أن يتَّهمونه بأنَّه بشر مثل النبيَّ وليس بملك .

وبعبارة أخرى: لو جعله ملكاً في صورة بشر لجزموا ببشريّته لأنّهم لا يدركون منه إلاّ صورته الظاهرية وصفاته البشريّة التي تمثّل بها، وحينئذ لا يصدّقونه ويرجع الأمر كما كان في بادئ ذي بدء، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ﴾ (الأنعام/ ٩) أي لكان يلحقهم فيه من اللبس مثل ما

لحق، وهذا احتجاج عليهم بأنَّ الَّذي طلبوه لا يزيدهم بياناً بل يكون الأمر عبثاً ولغواً لاطائل وراءه (.).

الثالث : كانوا يطلبون مشاهدة الملك عياناً على أن يكون الإتيان بالملك ، احدى معاجزه مثل قوله سبحانه : ﴿ أَوْ تَأْتِيَ بِاللهِ وَالْمَلائِكَةِ قَبِيلاً ﴾ (الإسراء/ ٩٢)، قال سبحانه : ﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِالمَلائِكَةِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصّادِقِينَ ﴾ (الحجر/٧)، قال سبحانه : ﴿ وَلَوْ أَنَّنا نَزَّلْنَا الَّيْهِمُ المَلائِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ المَوْتَى وَحَشَرْنا عَلَيْهِمْ كُلّ شمّيء قُبُلا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلا أَنْ يَشَاءَ إِللهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ يَجْهِلُونَ ﴾ (الأنعام/ ١١١).

ويردّ القرآن على هـذا الاحتجـاج : ﴿ وَلِـوَ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الأَمْرُ نُهُمَّ لا **يُنْظَرُونَ﴾(الأ**نعام/ ٨)أي يكون هلاكهم قطعيّاً على ما يوضّحه النص التالي :

إنَّ نفوس المتوغَّلين في عالم المادَّة لا تطيق مشاهدة الملائكة لو نزلوا عليهم واختلطوا بهم لكون ظرفهم غير ظرف الملائكة فلو ارتفع الناس إلى المرتبة الوجودية للملائكة لم يكن ذلك إلا انتقالاً منهم من حضيض المادة إلى ذروة ما وراءها وهو الموت كما قال تعالى : ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَرجُونَ لِقاءَناَ لَوْلاً أَنْزِلَ عَلَيْنَا المَلائِكةُ أوْ نَرى رَبُّنَا لَقَـدِ اسْتَكْبَرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ وَعَنَوْ عُنُوّاً كَبِيراً \* يَوْمَ يَرَوْنَ المَلائِكَةَ لا بُشْرَى بمَوْمَئِذٍ لَلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْراً مَخْجُوراً ﴾ (الفرقان/ ٢١ و ٢٢) (٢). قال ابن عباس: ولو أتاهم ملك في صورته لأهلكناهم ثمّ لا يؤخّرون (٣).

٨ - التفاؤل بغلبة فارس على الروم

قد نشبت حرب دامية بين الروم والفرس، والنبيّ والمسلمون بمكّة حوالي سنة سبع من البعثة، فغلبت الفرس على الروم فتفاءلت بذلك قريش بحجّة أنَّ الفرس

وثنيّون والروم أهل كتاب افقالوا: الروم أهل كتاب وقد غلبتهم الفرس وأنتم ترعمون أنّكم ستغلبون بالكتاب اللذي أنزل على نبيّكم فسنغلبكم كما غلبت فرارس الروم، فأنزل الله سبحانه: ﴿ الم \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* في اَدْنَى الأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغلِبُونَ \* فِي بِضْعِ سِنِينَ للهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعدُ وَيوْمَنذٍ يَفْرَحُ المُؤمِنُونَ \* بِنَصَرِ اللهِ يَنْصُرُ مَنْ يَشاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (الروم / ٥-٥).

والآية تتضمن خبراً غيبياً بل خبرين حيث يخبر عن غلبة الروم على الفرس أوّلاً في بضع سنين أي في مدة لا تتجاوز تسع سنين، وانّه في ذلك اليوم ينزل النصر على المؤمنين أيضاً وقد تحقّق الخبران يوم ظهر المسلمون على مشركي قريش يوم بدر. قال عطية : وسألت أبا سعيد الخدري عن ذلك فقال:التقينا مع رسول الله ومشركي العرب، و التقت الروم وفارس فنصرنا الله على مشركي العرب ونصر أهل الكتاب على المجوس،ففرحنا بنصر الله إيّانا على مشركي العرب ونصر أهل الكتاب على المجوس، وذلك قوله : ﴿ يَوْمِنْذٍ يَفْرَحُ المُؤْمِنُونَ بِنَصْرِ اللله ﴾ (.)

٩ - طلب رفع العذاب

لمّا رأى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الناس إدباراً فقال : اللّهمّ سبع كسبع يوسف، فأخذتهم سنة حتى أكلوا الميتة والجلود والعظام، فجاءه أبو سفيان وناس من أهل مكّة فقالوا:يا محمّد، إنّك تـزعم أنّك بعثت رحمة وأنّ قومك قد هلكوا فـادع الله لهم، فدعا رسول الله فسقـما فأطبقت عارم منه م أرفت كرمانا

فجعل ينظر إلى السماء فيرى ما بينه وبينها كهيئة الدخان من الجوع فأنزل الله : ( فَارَتَقَبَ بِيَوْمَ تَأْتِى السَّمَاءُ بِدُخانٍ مُبِينٍ \* يَغْشَى النَّاسَ هَذا عَذابُ اَلِيمُ (الدخان / ١٠ و١١) فأتي النبي فقيل : يا رسول الله استسق الله لمضر، فاستسقى لهم فسقوا فأنزل الله : (إنا كسَاشِفُوا العَذابِ قَلِيلاً إنَّكُمُ عائِدُونَ (الدخان / ١٥)، فلمتا أصابتهم الرفاهية عادوا إلى حالهم فأنزل الله : ( يَوْمَ نَبْطِشُ البَطْشَةَ الكُبْرى إِنّا مُنْتَقِمُونَ (الدخان / ١٢) فانتقم الله منهم يوم بدر (١٠)

### ١٠ - كيف يمكن إحياء العظام البالية؟

مشى أبيّ بن خلف إلى رسول الله بعظم بال قد أرفت فقال : يا محمّد إنّك تزعم أنّ الله يبعث هذا بعدما أرم؟ ثمّ فنّه بيده، ثمّ نفخه في الريح، فقال رسول الله : نعم أنا أقول ذلك، يبعثه الله وإيّاك بعدما تكون هكذا ثمّ يدخلك الله النار، فأنزل الله تعالى فيه : ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي العِظامَ وَهِيَ رَمِيمٌ \* قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأْهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلٍّ خَلْقٍ عَلِيمٌ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الأَخْضَرِ نَاراً

(١)الدر المنثور: ج۶ ص٢٨. (٢)السيرة النبويَّة لابن هشام : ج١ ص٣٦٩٦٣٦ و سيوافيك جميع حججهم الواهية حول المعاد في الجزء المختص به بإذن الله، و لذلك آثرنا في المقام الإختصار.

هـَؤُلاءِ آلِهـَةَ مـَا وَردُوهـَا وَكـُلٌ فِبْهـَا خـَالـِدُونَ \* لَهـُمْ فِيهـَا زَفيــرٌ وَهـُمْ فِيهـَا لأ يَسْمَعُونَ﴾(الأنبياء/ ٩٨\_١٠٠).

فأقبل عبد الله بن الزبعري السهمي حتى جلس فقال الوليد بن مغيرة لعبد الله ابن الزبعري : والله قد زعم محمّد إنّا وما نعبد من آلهتنا هذه حصب جهنّم . فقال عبد الله بن الزبعري : أما والله لو وجدته لخصمت ، فسلوا محمداً أكلُّ ما يعبد من دون الله في جهنّم مع من عبده؟ فنحن نعبد الملائكة ، واليهود تعبد عزيراً ، والنّصارى تعبد عيسى بن مريم ، فعجب الوليد ومع من كان معه في المجلس من قول عبد الله بن الزبعري ورأوا أنّه قد احتج وخاصم، فذكر ذلك لرسول الله من قول ابن الزبعري . . . فأنزل الله تعالى عليه : (إنَّ ألَّذِيبنَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِناً الحُسْنَى أولئِكَ عَنْها مُبْعَدُونَ \* لايَسْمَعُونَ حَسِيْسَهَا وَهُمْ فِي ما الله تهت ٱنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ (الأنبياء/ ١٠ او ٢٠١) أي عيسى بن مريم وعزيراً ومن عبدوا من الأحبار والرهبان الذين مضوا على طاعة الله عيسى بن مريم وعزيراً ومن عبدوا من الأحبار والرهبان الذين مضوا على طاعة الله فاتخذهم من يعبدهم من أهل الضلالة أرباباً من دون الله .

فنزل فيما يذكرون أنّهم يعبدون الملائكة، وإنّهنَّ بنات الله : ﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمنُ وَلَـداً سُبْحانَهُ بَلْ عِبادٌ مُكْرَمُونَ \* لا يَسْبِقُونَهُ بِالقَوْلِ وَهَمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ . . . - إلى قوله - وَمَنْ يَقُلُ مِنْهُمْ إنتِي اللهُ مِنْ دُونِهِ فَنَذَلِكَ نَجْزِيهِ جهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الظالِمينَ﴾(الأنبياء/ ٢٢ ـ٢٩).

ونزل في ما ذكر من أمر عيسى بن مريم أنّه يعبد من دون الله ، وعجب الوليد ومن حضر من حجته وخصومه ﴿ وَلَمّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيمَ مَسَلًا إذا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ...

إِنْ هُوَ إِلاّ عَبْدٌ انْعَمْنا عَلَيْهِ وَجَعَلْناهُ مَنَلًا لِبَنِي إِسرائِيلَ \* و لَوْ نَشاء كَجَعَلْنا مِنكُم مَلائِكَةً فِي الأَرْضِ يَخْلُفُونَ \* وَ إِنَّهُ لَعِلْمٌ للِسّاعَةِ فَلا تَمْتَرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ هذا صِراطٌ مُسْتِقِيمٌ (الزخرف/ ٥٧ و ٥٩ ـ ٤١).

深 米 袋

### خاتمة المطاف :

دعاء النبيّ على سبعة من قريش

استقبل رسول الله البيت فدعا على نفر مـن قريش سبعة فيهم أبو جهل، واُميّة ابن خلـف، وعتبة بن ربيعة،وشيبـة بن ربيعة، وعتبة بـن أبي معيط، قال عبـد الله بن مسعود:اُقسم بالله لقد رأيتهم صرعى على بدر، قد غيّرتهم الشمس وكان يوماً حارّاً<sup>(\)</sup>.

وقد نزلت آيات في حقَّهم وحقَّ غيرهم تقدّم بعضها و إليك البقية الباقية منها :

٢ ـ إنّ أُميتة بن خلف كان إذا رأى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)
همزه و لمزه ، فأنزل الله تعالى فيه : ﴿وَيَلْ لِكُلْ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ \* الَّذِي جَمَعَ مَالاً وعَدَدَهُ

٣- لقى أبو جهل بن هشام رسول الله فقال له: والله يا محمّد لتتركنّ سب آلهتنا أو لنسبنّ إلهك الذي تعبد، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلا تَسُبُّوا اللَّهِينَ يَحْفُونَ مِن دُونِ اللهِ فَيَسُبُوا اللهَ عَدْوَا اللهِ عَدْوَا اللهِ فَيَسُبُوا اللهِ عَدْوَا اللهِ فَي أَن اللهِ فَي مُنْ اللهِ عَدْدَهُ عَالَى اللهِ عَالَى عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهِ فَي أَن اللهِ عَدْدَوْ وَاللهِ فَي أَن اللهِ عَالَى عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهِ عَدُوا اللهِ فَي أَن اللهِ عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهِ عَدُوا اللهِ فَي أَن اللهِ عَدْدُوا اللهُ عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهُ عَدْدُوا اللهِ عَدْدُوا اللهُ عَدْدُوا إلا عام / ١٠٨ ) ٢٠٠.

لمّا نزل قوله سبحانه : ﴿ سَأُصْلِيهِ سَقَرَ \* ومَا أَدْراكَ مَا سَقَرُ \* لاَ تُبْقِى وَلا تَذَرُ \* لَوَاحَةٌ لِلْبَشَرِ \* عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ (المدثر / ٢٢ ـ ٣٠) ، قال أبو جهل لقريش : تكلتكم أُمّه اتكم أتسمعون ابن أبي كبيشة يخبركم بأنّ خزنة النار تسعة عشر وأنتم الدهم الشجعان ، أفيعجز كل عشرة منكم أن يبطشوا برجل من خزنة جهنّم ، فقال أبو الأسد الجمحي : أنا أكفيكم سبعة عشر ، عشرة على ظهري ، وسبعة على بطني ، فاكفوني أنتم اثنين ، فنزل قوله : ﴿ وَمَا جَعَلْنا أَصْحَابَ النّارِ إِلاَ مَلائِكَة وَمَا جَعَلْنا إيماناً ﴾ (المدثر / ٣١) ...

لما ذكر الله عزّ وجلّ شجرة الزقوم ترهيباً بها و قال : ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرةُ الزَّقُوم \* إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ \* إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَحْرُجٌ فِي أَصْلِ الجَحِيم \* طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُؤُوسُ الشَّياطِينِ \* فَإِنَّهُمْ لاَكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِتُونَ مِنْهَا البُطُونَ \* ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْباً مِنْ حَمِيمٍ \* ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الجَحِيمِ (الصافات/ ٢٢-٢٩).

قال أبو جهل : يا معشـر قريش، هل تدرون ما شجرة الزّقـوم الّتي يخوّفكم بها محمّد؟ قالوا : لا، قال : عجوة يثرب بالزبـد، والله لئن استمكنّا منها لنتزقمنّها تزقّماً . نأنيا الله تعلل ذي يذلك أنه تربية النَّةُ معمارًا كالكه معركة أما رأب في الأمار .

قال ابن هشام : المهل كلّ شيء أذبته من نحاس أو رصاص، أو ما أشبه ذلك، فيما أخبرني أبا عبيدة، قال : كان عبد الله بن مسعود والياً لعمر بن الخطاب على بيت مال الكوفة وأنه أمر يوماً بفضة فأذيبت فجعلت تلوّن ألواناً، فقال : هل بالباب من أحد؟ قالوا : نعم . قال : فادخلوهم، فأدخلوا، فقال : إنّ أدنى ما أنتم راوون شبهاً بالمهل كهذا<sup>(۱)</sup>.

٤- إنّ أبي بن خلف وعقبة بن أبي معيط كانا متصافيين، حَسَناً ما بينهما، فكان عقبة قد جلس إلى رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) وسمع منه، فبلغ ذلك أبياً، فأتى عقبة فقال (له): ألم يبلغني إنك جالست محمداً و سمعت منه!وجهي من وجهك حرام أن أكلّمك \_ واستغلظ من اليمين \_ إن أنت جلست إليه أو سمعت منه، فأنزل الله أو لم تأته فتنفل في وجهه. ففعل ذلك عدو الله عقبة بن أبي معيط لعنه الله. فأنزل الله أو لم تأته فيهما: في يتفول عليه على يكن عقبة من اليمين ـ إن أنت جلست إليه أو سمعت منه، متنا وجهي من منه، فبلغ ذلك أبياً، وحمل عقبة فقال (له): ألم يبلغني إنك جالست محمداً و سمعت منه!وجهي من أو جهك حرام أن أكلمك ـ واستغلظ من اليمين ـ إن أنت جلست إليه أو سمعت منه، فأنزل الله أو لم تأته فتتفل في وجهه. ففعل ذلك عدو الله عقبة بن أبي معيط لعنه الله. فأنزل الله تعالى فيهما: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُ الظّالِمُ عَلَى يكَيْهِ يقُولُ يالَيْتَنِي اتَخَذَرُ مَعَ الرَّسُولِ من اليمين . إلى معيط لعنه الله.

٥- ابن أخنس بن شريف الذهبي حليف بني زهرة، كان من أشراف القوم وممّن يستمع منه، وكان يصيب من رسول الله ويرد عليه، فأنزل الله تعالى فيه: وممّن يستمع منه، وكان يصيب من رسول الله ويرد عليه، فأنزل الله تعالى فيه: ولا تُطِعْ كُلَّ حَلافٍ مَعِينٍ \* هَمّاذٍ مَشَاءٍ بِنَمِيمٍ \* مَنّاعٍ لِلخَيْرِ مُعْتَدٍ أثيمٍ \* عُتُلٌ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ \* (القلم/ ١٠ - ١٣).

قال ابن هشام : ولم يقل «زنيم» لعيب في نسبه و إنّ الله لا يعيب أحداً بنسب ولكنّه حقّق بذلك نعته ليعرف . والزنيم:العديد (الدعيّ) للقوم (٢).

۶ ـ إنَّ العاص بـن وائل كان من أعداء النبيِّ وكان خباب بن الأرت، صـاحب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قيناً بمكّة يعمل السيوف، و كان قد باع من العاص بن وائل سيوف عملها له حتى كان عليه مال، فجاءه يتقاضي، فقال له:

(١) السيرة النبوية : ج١ ص٣۶٣و٣۶٣. (٢)السيرة النبوية لابن هشام: ج١ ص٣۶٠.

14.

يا خباب أليس يزعم محمد صاحبكم هذا الذي أنت على دينه أنّ في الجنة ما ابتغى أهلها من ذهب، أو فضّة، أو ثياب، أو خدم؟ قال خباب: بلى. قال: فانظرني إلى يوم القيامة يا خباب حتى أرجع إلى تلك الدار فاقضيك هنالك حقّك، فوالله لاتكون أنت و صاحبك يا خبّاب آثر عند الله منّي، و لاأعظم حظّاً في ذلك. فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ أَفَرَأَيْتَ اللَّذِى كَفَرَ بِآيَاتِنَا وَ قَالَ لاُوتَيَنَّ مَالاً وَ وَلَداً \* أَطَّلَعَ الغَيْبَ أَم اتَّخَذَ عِنْد الرَّحْمَنِ عَهْداً \* كَلاً سَنكُتُبُ مَا يَقُولُ وَ نَمُدُّ لَهُ مِنَ العَذَابِ مَدًا \* وَ نَرِئُهُ ما يَقُولُ

٧- وقف الوليد بن المغيرة مع رسول الله و رسول الله يكلمه و قد طمع في إسلامه، فبينما هو في ذلك إذ مرّ به ابن أم مكتوم الأعمى فكلّم الأعمى رسول الله و جعل يستقرئه القرآن، فشق ذلك منه على رسول الله حتى أضجره و ذلك انّه شغله عمّا كان فيه من أمر الوليد و ما طمع فيه من إسلامه، فلمّا أكثر عليه انصرف عنه عمّا كان فيه من أمر الوليد و ما طمع فيه من إسلامه، فلمّا أكثر عليه انصرف عنه عمّا كان فيه من أمر الوليد و ما طمع فيه من إسلامه، فلمّا أكثر عليه انصرف عنه عمّا كان فيه من أمر الوليد و ما طمع فيه من إسلامه، فلمّا أكثر عليه انصرف عنه عمّا كان فيه من أمر الوليد و ما طمع فيه من إسلامه، فلمّا أكثر عليه انصرف عنه عمّا كان فيه من أمر الوليد و ما طمع فيه من إسلامه، فلمّا أكثر عليه انصرف عنه عابساً و تركه، فأنزل الله تعالى فيه : ﴿ عَبَسَ وَ تَوَلَّى \* أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى \* وَ مَا يُدْريكَ عابساً و تركه، فأنزل الله تعالى فيه : ﴿ عَبَسَ وَ تَوَلَّى \* أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى \* وَ مَا يُدْريكَ عابساً و تركه، فأنزل الله تعالى فيه : ﴿ عَبَسَ وَ تَوَلَّى \* أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى \* وَ مَا يُدْريكَ عابساً و تركه، فأنزل الله تعالى فيه : ﴿ عَبَسَ وَ تَوَلَّى \* أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى \* وَ مَا يُدْريكَ عنه أَوْ يَذَكَرُ فَتَنْفَعَهُ الذِّكْرَى \* أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى \* فَأَنْتَ لَهُ تَصَدًى \* وَ مَا عَلَيْكَ أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى \* وَ مَا عَلَيْكَ خَرُ فَتَنْعَمَى \* وَ مَا عَلَيْكَ بَعْ مَنْ مَاءً ذَكَرَهُ فَتَنْ مَاء ذَكَرَهُ (عبس/ ١-١٢).

و ما ذكره ابن هشام و غيره و إن كان ينطبق على ظاهر الآيات و لكنّه لايتفق مع خلق النبي الذي وصفه سبحانه بقول : ﴿وَ إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ .

و في يعض الروابيات إنَّ العيوس المتولِّي ، رجل من بند أميَّة، كان عند إلنه

قال العلاّمة الطباطبائي : و ليست الآيات ظاهرة الدلالة على أنّ المراد بها هو النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بل خبر محض لم يصرّح بالمخبر عنه، بل فيها ما يدل على أنّ المعني بها غيره، لأنّ العبـوس ليس من صفات النبي(صلّى الله عليه

(۱)السيرة النبوية : ج۱ ص٣۶٣، و أكثر التفاسير نقلوا هذا المضمون.

وآله و سلّم) مع الأعداء فضلاً عن المؤمنين به و الموالين له، و على كلّ تقدير، فإنّ توصيفه بأنّه يميل للأغنياء و يعرض عن الفقراء لايتناسب مع أخلاقه الكريمة كما عن المرتضى رحمه الله ..

و قد أوضحنا الحال في الجزء الخامس من هذه الموسوعة (').

٨ ـ كان العاص بن وائل السهمي ـ إذا ذكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ـ قال : دعوه، فإنّما هو رجل أبتر لاعقب له، لو مات لانقطع ذكره و استرحتم منه، فأنزل الله في ذلك : ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الكَوْثَرَ ما هو خير لك من الدنيا و ما فيها، و الكوثر : العظيم .

إنّ هذه الآية تتضمّن خبراً غيبيّاً و هو أنّه سيكثر نسل رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم) و إنّ تعيير العدو يرجع إلى نفسه، و على الرغم من أنّ أهل بيته لاقوا من الأمة مالاقوا من القتل و التشريد و التنكيل، و مع ذلك نجد نسل الرسول قد بلغ من التصوّر ما بلغ. قال الرازي : «فانظر كم قتل من أهل البيت ثمّ العالم ممتلئ منهم ولم يبق من بني أميّة في الدنيا أحد يعبأ به، ثمّ انظر كم فيهم من الأكابر من العلماء كالباقر و الصادق و الكاظم و الرضا (عليهم السلام) و النفس الزكية و أمثالهم» <sup>(1)</sup>.

هذا ما يقوله الرازي في القرن السابع أو أواخر القرن السادس، و نحن في أوائل القرن الخامس عشر، و قد ملأ العالم نسل البتول، و هذه بلاد المغرب و تونس والجزائر و مصر و الشام و تركيا و إيران و العراق زاخرة بالشرفاء من أبناء الرسول (م آسالله عليه، آله، سآر) ذير تستقيل الثيار الما المناسبة من أبناء الرسول

(١)مفاهيم القرآن: ج٥ ص ١٣ عند البحث عن عصمة النبي. (٢)مفاتيح الغيب: ج٨ ص ۴٩٨ (طبع مصر - ١٣٠٨).

الطالبيين من نسل البتول إلى حدعيّن لهم نقيب كالإمام الرضا والشريف الرضي، و المسؤولية الملقاة على عاتقه، ضبط مواليدهم و وفياتهم و أنسابهم و القيام بمهام أمورهم و هدايتهم و إرشادهم إلى ما فيه صلاح دنياهم و آخرتهم على حسد مسا ذكرره المساوردي فسي كتساب الأحكام السلطسانيسة<sup>(1)</sup>.

## ج \_ الاقتراحات الباطلة لقبول الرسالة

الدارج و المألوف بين الـدبلوماسيين إذا كانوا بصدد رفع مـا بينهم من خصومة و مرافعة، هو الجلوس على طاولة المفاوضات و إبداء بعض التنازلات عن المصالح الجزئية لقاء الحفاظ على مصالح اُخرى أكثر أهميّة بالنسبة لهـم مع سعيهم الحثيث للحفاظ على حرمة الأصول المبدئية للطرفين .

و لكن القوم لتشبّثهم بما كانوا عليه، و غربتهم عن العلم بأصول دعوة الأنبياء و أهدافها السامية، كانوا يطلبون من النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أموراً مختلفة : منها ما يضاد الأصول التي بنيت عليها الشرائع السماوية، و منها ما يدخل في المحالات بالذات، و منها ما هو خارج عن نطاق وظائف الرسل و الأنبياء، ولايمت بصدق دعوتهم و رسالتهم، و إليك جملة من هذه الطلبات التي تقدّموا بها على ضوء الكتاب العزيز:

١ - التشريك في العبادة

روى المفسرون أنَّ نفراً من قريش منهم الحارث بن قيس السهمي، و العاص ابن أبي واتل، و الوليد بن المغيرة و غيرهم، قالوا : اتبع ديننا نتبع دينك، و نشركك في أمرنا كله، تعبد آلهتنا سنة و نعبد إلهك سنة، فإن كان الذي جئت به خيراً مما بأيدينا كنَّا قد شركناك فيه و أخذنا بحظنا منه، و إن كان الذي بأيدينا خيراً ممّا في يديك كنت قد شركناك فيه و أخذنا بحظنا منه، و إن كان الذي بأيدينا خيراً ممّا في وسلّم) : معاذ الله أن أشرك به غيره. قالوا : فاستلم بعض آلهتنا نصدقك و نعبد إلهك فقال : حتى انظر ما يأتي من عند ربي، فنزل : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ فعدل رسول الله

(صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى المسجد الحرام و فيه الملأ من قريش، فقام على رؤوسهم، ثمّ قرأ عليهم حتى فرغ من السورة فأيسوا عند ذلك، فآذوه و آذوا أصحابه، قسال ابسن عبساس: و فيهسم نسزل قسوله: ﴿قُلْ أَفَغَيْرُ اللهِ تَأْمُرُونَتِّي أَعْبُدُ أَيُّها الجَاهِلُونَ﴾(الزمر/ ۶۴)<sup>(۱)</sup>.

و روى أبو حفـص الصائغ عـن جعفر بن محمد(عليهما السـلام) قالوا : نعبد إلهك سنة و تعبد إلهنا سنة، فأنزل الله عليه : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ... ﴾<sup>(٢)</sup>.

نظراً لابتعاد هـ ولاء عن النبوة و الأنبياء يخالون أنّ برامج الأنبياء في رسالاتهم برامج بشرية يسوغَ لهم المساومة فيها و إبداء التنازلات عنها، و لأجل ذلك نزل الوحي راداً على تلك الفكرة الخـاطئة و قال : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ \* لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلاَ أَنْتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وَ لاَ أَنَا عَابِدٌ مَا عَبَدْتُمْ \* وَ لاَ أَنْتُم عَابِدُونَ ما أَعْبُدُ \* لَكُمْ دِينُكُمْ وَ لِيَ دِينِ \* .

إنَّ الدعوة إلى التوحيد في العبادة و رفض عبادة الغير هو الحجر الأساس الذي تهدف إليه الدعوة الإلهية المتمثَّلة في رسالات الأنبياء، و لم يبعث نبي قط إلا و كان هذا هو المحور المهمّ في صلب دعوته، فكيف يخوّل له التنازل عن هذا الأصل الأصيل. قال سبحانه: ﴿وَ لَقَـدٌ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾ (النحل/ ٣٢).

و يعرب أيضاً عن وجود مثل هذا الاقتراح قوله سبحانه : ﴿وَ إِنْ كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِي عَلَيْنَا غَيْرَهُ وَ إِذَا لَاتَّخَذُوكَ خَلِيلاً \* وَ لَوْلا أَنْ ثَبَّنْنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلاً \* إِذَا لَاذَقْنَاكَ ضِعْفَ الحَبَاةِ وَضِعْفَ المَمَاتِ ثُمَّ لاتَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾ (الأسراء/ ٧٣-٧٥) .

هذه الآيات تفصح عن شدة مكر المشركين و تماديهم في إنكار التوحيد حيث

(١)مجمع البيان: ج٥، ص٢٥٢. (٢)السيرة النبويّة لابن هشام: ج١ ص٣۶٢، بحار الأنوار: ج٧ ص٢٣٩.

أرادوا أن يفتنوا النبي (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) عـن بعض ما أوحى إليهأن يميل إلى الركون إليهم بعض الميل، و لكنَّهم لم يحظوا بما كانوا يصبون إليه و يرمون تحقيقه من ميل النبي إليهم وافتتانه عن بعض ما أوحي إليه و الشاهد على ذلك أمران :

١ ـ قول ه سبحانه : ﴿ وَ إِنْ كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ ﴾ و هو صريح في أنّه لـ م يتحقّق الإفتتان.

٢ - قـوله عـزّ و جلّ : ﴿ وَ لَوْلا أَنْ ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْكَدْتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلاً والمراد من التثبيت هو العصمة و لأجل ذلك قال : ﴿ لَقَدْ كَدْتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ ﴾ ولم يقل : «كنت» و المراد القرب من الركون و إنَّه لولا التثبيت لقرب ركونه إليهم و لكنّه لم يحصل القرب فضلًا عن الركون لأجل التثبّت .

٢ - تبديل القرآن بغيره

و قد كان من جملة الإقتراحات التي قدّمت للنبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أزاء قبول دعوته همو تبديل القرآن لأنَّه يشتمل على تخطئة ما كانوا هم و آباؤهم عليه من الاعتقاد و العمل، فاقترحوا عليه أن يأتي بقرآن خالي من ذلك، قال سبحانه في محكية عنهم : ﴿ وَ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آبَاتُنَا بَيُّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لاَيَرْجُونَ لِقادَنا انْتِ بِقُرآنِ غَيْر هَذَا أَوْ بَدِّلْهُ (يونس / ١٥).

و هذا الإقتراح على غرار ما سبق ينبع عن جهل بمبادئ النبوّة و الرسالة التي يتحمّلها الرسول من خـلال دعوته و ابلاغه و ليس له حق في تحويـره و إبداله بل هو مأمور لاتتجاوز وظيفته حد الإبلاغ . قال سبحانه مشيراً إلى هذا الجواب : ﴿قُلْ مَا يَكُونَ لِي أَنْ أَبَدَّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنِّي أَخاف إِنْ عَصَيتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (يونس / ١٥).

فهذه الآية تفسّر حقيقة النبوّة و تبيّن حدود وظيفة النبي، فإنّه خاضع للوحي وليس له إلاّ إبـلاغ ما يـوحي إليـه و إنّ تبديـل الموحي إليـه عمل إجرامـي لايغتفر

و عصيان للرب موجب للثبور و الخسران .

ثمَّ إنَّه سبحانه يرشد النبي إلى أن يستـدل عليهم بأنَّ القرآن ليس كـلامه و إنَّما هو وحي يوحي إليه من خلال تسليط الضوء على سيرته بينهم حيث عاش فيهم عمراً و لم يسمعوا منه شيئاً ممّا يشبه القرآن، فلو كان القرآن حصيلة فكره و نتاج عقله لبدر منه شيء طيلة أربعين سنة من عمره المنصرم إذ (مَا أَضْمَرَ أَحَدٌ شَيْئاً إِلاَّ ظَهَرَ فِي صَفَحَاتٍ وَجْهِهِ وَ فَلَتَاتٍ لِسَانِهِ) (٠).

فامساكه في هذه الحقب و الأعوام عن التفوّه بما يماثل ذلك لأوضح دليل على أنَّه وحي أوحي إليه في حاضر دعوته فكيف تقترحون عليه أن يأتي بقرآن غير هذا إذ ليس القرآن رهـن إشارته وطوع اختيـاره و إرادته حتى يأتـي بطائفة منه و يعـزف عن طائفة أخرى و إليه يشير قوله سبحانه :

﴿ قُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَ لا أَدْرَاكُمْ بِهِ فَقَدْ لَبِنْتُ فِيكُمْ عُمُراً مِنْ قَبْلِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ (يونس/ ١٢).

فهؤلاء القموم مرضى القلوب و الضمائر و ضعفاء العقول و البصائر، يقترحون على الطبيب الإلهمي أن يكتب لهم الوصفة العملاجية لدائهم المزمن حسبما تشتهي أنفسهم و أهواؤهم .

٣\_شروط تعجيزية

قد بلغ عناد القوم و لجاجهم في وجه الدعوة المحمديّة حدّاً كانبوا يقترحون عليه أموراً تـارةً تدخـل في حيّز المستحيلات و لاتتعلّق بها القـدرة و إن بلغت مـا بلغت، و أخرى أموراً ممكنة و لكنَّها خارجة عن نطاق وظائف النبي في دعوته ورسالته و تضاد أهدافها و لاتمت بالاستدلال على صدقها بصلة و لاتعد دليلًا على

(1)مقتبس من كلام لأمير المؤمنين علي(عليه السلام) في قصار حكمه(رقم ٢۶) من نهج البلاغة.

ر بتانيّة رسالته (^).

و قـدتعرّض القـرآن الكريـم لهذه الشـروط المستحيلـة أو الصعبة بـأشكالهـا المختلفة في ضمن الآيات التالية :

- ﴿ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ :
  ١ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَنْبُوعاً
  ٢ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِنْ نَخِيلٍ وَ عِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلاَلَهَا تَفْجِيراً
  ٢ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِنْ نَخِيلٍ وَ عِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلاَلَهَا تَفْجِيراً
  ٢ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَةٌ مِنْ نَخِيلٍ وَ عِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلاَلَهَا تَفْجِيراً
  - ۶ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زُخْرُفٍ ۷ - أَوْ تَرْقَىٰ فِي السَّمَاءِ
  - ٨ ـ وَ لَنْ نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنَزَّلُ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقْرَؤُهُ ﴾.

هذا تصوير لجملة شروط القوم، و أمّا الجواب عنها فقد أوجزه في كلمتين : ١ ـ ﴿قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي ٢ ـ هَلْ كُنْتُ إِلاَ بَشَراً رَسُولاً﴾(الأسراء/ ٩٠ ـ ٩٣)

هذه مطالبهم و إليك تفصيل القول فيها : إنَّ هذه المطالب بين محال لاتدخل في نطاق القدرة، و بين ما هو خارج عن وظيفة الرسول و رسالته، و بين ما هو يضادّ أهداف دعوته، أو لايمت بصلة إلى صدق دعوته، كما سبق ذكره، و إليك بيانها بمزيد من التفصيل :

(١)لاحظ السيرة النبويّة : ج١ ص٢٩۶ و٢٩٧ و٣٠٩.

أمّا الأول: أعني تفجير الينبوع من الأرض فهو يحتمل معنيين: ١ ـ أن يفجّر الينبوع من الأرض وفق رغبتهم لنفسه حتى يكون رجلاً ثريّاً.

٢ ـ أن يفجّر الينبوع من الأرض لأجـل هؤلاء حتـي تصبح أراضيهم و مـراتعهم مخضرة مزهرة يانعة الثمار.

أمّا الاحتمال الأول: فلايعد دليلاً على صدق الدعوة، و لو أريد الثاني فهو على خلاف السنّة الإلهية فقد تعلّقت مشيئته الحكيمة بتحصيل هذه المواهب المادية عن طريق الكُدح و الجد في ظل أعمال الطاقات البشرية، بالإضافة إلى أنّه خارج عن وظائف الرسالة، فإنّ الأنبياء قد بعثوا لهداية الناس إلى ما فيه سعادتهم في الدارين باراءة الطريق الموصل إليها، و أمّا القيام بتفجير الينبوع من الأرض فهو أمر خوّل إلى الناس أنفسهم.

و أمّا الثاني : فهو أن يكون للنبيّ جنّة من نخيل و عنب تجري الأنهار خلالها فلاصلة له بصدق الدعوة إذ أقصى ما يستدلّ به على أنّه رجل عاقل عارف بشؤون الفلاحة والتجارة أو رجل له مكانة مرموقة في المجتمع و لاتدلّ كثرة الأموال و الانتعاش الإقتصادي على صدق الدعوة، و قدمرّ تحقيق ذلك في تفسير قوله : ﴿ وَلَوْلا نُزَلَ هِذَا القُرْآن عَلَى رَجُلٍ مِنَ القَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ .

و أمّا الثالث : أعني اسقاط السماء على رؤوسهم فهو يضاد هدف الـدعوة ، لأنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث لهداية الناس و رحمة بهم لا لاهلاكهم ، نعم يمكن تصوّر ذلك إذا تمّت الحجّة عليهم و لم يبق لهم عذر في عـدم قبول الدعوة ، فربّما يشملهم العذاب و هو خارج عن موضوع البحث .

أمّا الرابع : أعني الإتيان بالله فهو طلب أمر محال، فهؤلاء كانوا يطلبون رؤية الله سبحانه قبيلاً و مـواجهة . و الله فوق الزمان و المكان لايحيـط به شيء، و لايمكن أن تراه العيون بمشاهدة الأبصار و إنّما تراه القلوب بحقائق الإيمان .

و أمّا الخامس: أعني الإتيان بالملائكة قبيلاً و مشاهدتهم بانقلاب الغيب شهوداً فهو من المعاجز التي لـو تحقّقت و لـم يترتب عليها منهم إيمان و إذعان لعمّهم العذاب و لاينظرون، و قـد مرّ ذلك في تفسير قوله: ﴿وَ لَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكاً لَقُضِيَ الأَمُرُ ثُمَّ لَأِينْظَرُونَ﴾(الأنعام/ ٨).

**و أمَّا السادس** : و هو أن يكون له بيت من ذهب فلاصلة له بصدق الدعوة .

و أمّا السابع : و هو الرقي في السماء فهو أشبه باقتراح الصبيان و لو فرض تحقّقه عن طريق الإعجاز لما آمنوا به بشهادة قولهم في الإقتراح الثامن : ﴿وَ لَنْ نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنَزَّلَ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقْرَؤُهُ ﴾ . حيث صرّحوا بأنّ رقيه في السماء غير كاف في إيمانهم و إذعانهم بل يجب أن يقترح عليه أمراً ثامناً و هو أن ينزّل عليهم كتاباً يقرأونه، و لعلّ مقصودهم أن ينزّل كتاباً فيه اسمه و رسالته .

إنَّ هذه الإقتراحات التعجيزية أوضح شاهد على أنَّ القوم لم يكونوا بصدد كشف الحقيقة و تحرّي الواقع و الصدق،و لو افترضناأنّ النبي قد امتثل لبعض اقتراحاتهم الممكنة لوجدناهم يأتون بحجج واهية أخرى بقصد التعجيز لاغير،و لأجل ذلك يقول سبحانه في حق هؤلاء و أشباههم : ﴿ وَ لَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَاباً فِي قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَيدِيهم لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ (الأنعام/ ٧) .

و يقول سبحانه : ﴿ وَ لَوْ أَنَّ قَرْآناً سُيَّرُتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ المَوْتَى بَلْ للهِ الأَمَرُ جَمِيعاً (الرعد/ ٣١) . و هذه الآية و نظائرها تدلل بشواهد صادقة لايشوبها الريب على أنّ القوم لم يكونوا بصدد الوقوف على الحقيقة و استكشافها و لأجل ذلك كانوا يقترحون على النبي أموراً تنم عن روح العناد و المكابرة، و أمّا الذكر الحكيم فقد أجاب عنه بوجهين :

١ - ﴿ سُبْحَانَ رَبِّى ... ﴾ و لعله جواب عـن قولهم: أو يأتي بـالله، و الله سبحانه منزَّه عن المادة و آثارها و ليس للبشر يصحِّ رؤيته بحاسة الأبصار. قال سبحانه : ﴿ لأَتُذْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَ هُوَ يُذْرِكُ الأَبْصَارَ وَ هُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (الأنعام / ١٠٣).

18.

و المراد من قـوله : ﴿إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ﴾ هو المشيئة القاهرة التي تجبر الناس على الإيمان بالرسالة، و عندئذ لايقام لمثل هذا الإيمان وزن و لاقيمة (').

\* \* \*

۴ - طلب طرد الفقراء

روى الثعلبي باسناده عن عبدالله بن مسعود قال:مرّ الملاً من قريش على رسول الله و عنده صهيب و خباب و بلال و عمّار و غيـرهم من ضعفاء المسلمين ،فقالوا :

يا محمد أرضيت بهؤلاء من قومك أفنحن نكون تبعاً لهم؟ أهؤلاء الذين منَّ الله عليهم؟ أطردهم عنك فلعلُّك إن طردتهم اتَّبعناك، فأنزل الله تعالى : ﴿ وَلا تَطْرُدِ الَّذِينَ ... ﴾ <sup>(1)</sup>.

(١)لقد بسطنا الكلام في الجزء المرابع من هذه الموسوعة في تحديد الشروط التي يجب للنبي دونها القيام بالمعجزة وبيّنًاه في مفاد الآيات النافية للإعجاز، لاحظ : ص٩٥\_١٥۴ من ذلك الجزء . (٢)مجمع البيان: ج۴ ص٣٠٥.

قال ابن هشام : و كان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إذا جلس في المسجد و جلس إليه المستضعفون من أصحابه : خباب و عمّار و أبو فكيهة يسار مولى صفوان بن أمية بن محرث و صهيب و أشباههم من المسلمين ، هزأت بهم قريش و قال بعضهم لبعض : هؤلاء أصحابه كما ترون ، أهؤلاء منّ الله عليهم من بيننا بالهدى و الحق؟ لو كان ما جاء به محمد خيراً ما سبقنا هؤلاء إليه ، و ما خصّهم الله به دوننا ، فأنزل الله تعالى فيهم : ﴿وَ لا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَدَاوَةِ وَ العَشِيِّ يُرِبدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيكَ مِنْ حِسَابِهِ مْ مِنْ شَىْءٍ وَ مَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِنْ شَىْء مَنْ يَعْمُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيكَ مِنْ حِسَابِهِ هُ مِنْ شَىْءٍ وَ مَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِنْ شَىْء مَنْ يَعْمُونَ مَنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ \* وَ إِذَا جَاءَكَ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآياتِنَا فَقُلْ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ \* وَ إِذَا جَاءَكَ اللَّذِينَ يَقُولُوا أَهُ وَلاَ مَنْ عَقُلْ مَنَ مَعْنَهُمْ مِنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ \* وَ إِذَا جَاءَكَ اللَّذِينَ يُؤْمُونَ بِآياتِنَا فَقُلْ مَنَ مَعْ مَنْ عَلَيْهُ مِنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ \* وَ إِذَا جَاءَكَ اللَّذِينَ يُؤْمُونَ بِآياتِنَا فَقُلْ مَنَ مَعْ مَنْ بَيْنِ وَ أَصْلَعَ وَأَنَهُ عَلَيْهُ مِنْ بَيْنِ وَ أَصْلَعَ وَالله أَعْ مَالاً عَلَيْ مَالله مَ

و قد ذكر في شأن نزول الآية وجه آخر يناسب كونها مدنيّة لامكيّة، علماً بأنّ جميع آيات السورة مكيّة و هذا يبعد أن تكون هذه الآية وحدها مدنيّة مع أنّ لحن الآية يناسب كونها مكّية .

و مثله قوله سبحانه : ﴿وَ اصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَدُوةِ وَ الْعَشِيِّ يُرِيدُنَ وَجْهَهُ وَ لا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينةَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ لا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَ اتَّبَعَ هَوَاهُ وَ كَانَ أَمْرُهُ فُرُطاً﴾ (الكهف/ ٢٨).

و السورة مكيّة و مفاد الآيـة يشبه مفاد الآيات المكيّة، وقد ذكر فـي شأن نزولها

أيضاً ما يعرب عن كونها مدنيّة، و إليك النص الدال على ذلك :

روى السيوطي في الـدر المنثور: جاء الأقـرع بن حابـس التميمي و عيينـة بن حصين الفزاري فوجدا النبي قاعداً مع بلال و صهيب و عمّار و خباب في أناس ضعفاء من المؤمنين فلمًا رأوهم حقّروهم، فأتوه فخلوا به فقالوا : إنَّا نحب أن تجعل

السيرة النبوية، لابن هشام: ج١ ص٣٩٣ و٣٩٣.

لنا منك مجلساً تعرف لنا العرب به فضلاً، فإنّ و فود العرب ستأتيك فنستحيي أن ترانا العرب قعوداً مع هؤلاء الأعبد، فإذا نحن جئناك فأقمهم عنا فإذا نحن فرغنا فلتقعد معهم إن شئت، قال:نعم، قالوا: فاكتب لنا عليك بذلك كتاباً، فدعا بالصحيفة و دعا علياً ليكتب و نحن قعود في ناحية إذ نزل جبرئيل بهذه الآية : ﴿وَ لا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَدُوةِ وَ العَشِيَّ إلى قوله ﴿فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ فألقى رسول الله الصحيفة من يده، فأتيناه و هو يقول : ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ حَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ فألقى رسول الله الصحيفة من يده، فأتيناه و هو يقول : ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ فكنا نقعد معه، فإذا أراد أن يقوم قام و تركنا، فأنزل الله : رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ فأنا نقعد معه، فإذا أراد أن يقوم قام و تركنا، فأنزل الله : رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ فكنا نقعد معه، فإذا أراد أن يقوم قام و تركنا، فأنزل الله :

يقول العلاّمة الطباطبائي في هذا الصدد : «استفاضت الروايات على نزول سورة الأنعام دفعةً ، هذا و التأمل في سياق الآيات لايبقي ريباً أنّ هذه الروايات إنّما هي من قبيل ما نسميه تطبيقاً ، بمعنى أنّهم وجدوا مضامين بعض الآيات تقبل الانطباق على بعض القصص الواقعة في زمن النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فعدّوا القصّة سبباً لنزول الآية لابمعنى أنّ الآية انّما نزلت وحدها دفعة لحدوث تلك الواقعة و رفع الشبهة الطارئة من قبلها،بل بمعنى أنّ الآية يرتفع بها ما يطرأ من قبل تلك الواقعة من الشبهة بذلك ما ترفع بها الشبه الطارئة من قبل سائر الوقائع من أشباه الواقعة و نظائرها كما يشهد بذلك ما ترفع بها الشبه الطارئة من قبل سائر الوقائع من أشباه الواقعة و نظائرها كما يشهد يَدْعُونَ ... ﴾ الآية ، فإنّ الغرض فيها واحد لكن القصص مختلفة في عين أنّها متشابهة فكأنّه م حاءوا إلى النس (صلّ

و يضيف قائلاً: «إنّ ما اقترح المشركون على النبي نظير ما اقترحه المستكبرون من سائر الأمم على رسلهم من أن يطردوا عن أنفسهم الضعفاء و الفقراء من المؤمنين تعزّزاً و تكبّراً و قد حكى الله سبحانه عن قوم نوح فيما حكى من محاجّته عليه السلام) حجاجاً يشبه ما في هذه الآيات من الحجاج قال تعالى : ﴿فَقَالَ المَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلاَ بَشَراً مِثْلَنَا وَ مَا نَرَاكَ اتَّبَعَكَ إِلاَ الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِي الرَّأى وَ مَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ بَلْ نَظُنُكُمْ كَاذَبِينَ إلى أن قال : ﴿وَ مَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاقُوا رَبِّهِمْ وَ لَكِنِّي أَرَاكُمْ قَوْماً تَجْهَلُونَ \* وَ يَا قَوْمِ مَنْ يَنصُرُنِي مِنَ اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاً

(۱)الميزان: ج۷ ص۱۱۰ بتصرّف يسير.

## د-تعذيب النبيّ و أصحابه

قد كان إيقاع الأذى على الدعاة المصلحين من سنن المجتمعات الجاهلية حيث قد كان أهلها يخالونهم أعداء لأنفسهم و مصالحهم فكانوا يقابلونهم بالإيذاء والشتم و الضرب و القتل،فلم يكن النبي فيما لاقاه من الأذى و السب و التنكيل به وبأصحابه بدعاً من الأمور.

و قد أدار المشركون رحى الشر عليهم طيلة لبثهـم في مكة فجاء الوحي يحتَّهم على الصبر و الثبات بتعابير و أساليب مختلفة و إليك توضيح ذلك :

١ - نزل الوحي مسلّياً بقوله : ﴿ وَ لَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِّبُوا وَ أُوذُوا حَتَى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَ لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ وَ لَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَتْ مُمَا كُذِّبُوا وَ أُوذُوا حَتَى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَ لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ وَ لَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَتْ اللهِ مَا كُذِّبُوا وَ أُوذُوا حَتَى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَ لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ وَ لَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَتْ مَا لَمُ مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ وَ لَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَتْ اللهِ مَا كُذِّبُوا وَ أُوذُوا حَتَى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَ لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ وَ لَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَتْ اللهِ وَ لَعْدَ مَا مَعَنْ لَعَنْ اللهِ وَ لَقَدْ حَاءَكَ مِنْ نَبَتْ اللهِ وَ الْمُرْسَلِينَ (الأنعام / ٣٤) و قوله : ﴿ وَ اصْبِبِرْ وَ مَا صَبْرُكَ إِلاَ بِاللهِ وَ لاَتَحَنْزَنْ عَامَ / ١٢٢) .

٢ ـ و محفّزاً تارة أخرى بتذكيره (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بجَلَد أولي العزم في إداء رسالاتهم بقوله : ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبِرَ أُولُوا العَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَ لاَتَسْتَعْجِل لَهُمْ ﴾ (الأحقاف/ ٣٥).

٣- و ثالثة داعياً له (صلّى الله عليه و آله و سلّم) تفويض الأمر إلى الله و

صنوف الايسذاء بقسوله : ﴿وَ اصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ الْمَجِسُرْهُمُ هَجِسْرًا جَمِيلاً﴾(المزّمّل / ١٠).

٥- و خامساً منبّهاً له (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بتجنّب ما وقع فيه النبيّ يونس بقوله سبحانيه :
مَكْظُومٌ (القلم / ٢٨) .

فهذه الآيات و نظائرها تعرب عن عظم درجة الايذاء و الوصب الذي عاناه النبي في سبيل إرساء قواعد دعوته حيث قابلها برحابة صدر وسعة نفس، و على الرغم من كل ذلك فلم تتحرك شفتاه بطلب انزال العذاب عليهم، سواء عندما كان في مكة أم بعد مغادرتها إلى المدينة فكان يقابل تزمّت قومه و عنادهم بالحكمة و الموعظة الحسنة ما وجد لذلك سبيلاً.

المضطهدون في صدر البعثة

و قد جاء في كتب السيرة أسماء الذين عذّبوا بيد قريش من صحابة النبي الأكرم و على رأسهم «ياسر» و «سميّة» أبوا عمّار، و «صهيب» و «بلال» و «خباب» و قد أستشهد أبو عمّار و أمّ عمّار بتعذيب المشركين و أمّا عمّار فقد أعطاهم بلسانه ما أرادوا منه و بقي قلبه مطمئن بالإيمان و عندما جاء خبر تعذيب قريش لنبي الإسلام(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فلم يزل يلهج بهم و يدعو لهم و يقول : اصبروا

آل ياسر موعدكم الجنَّة، و يقول: أبشروا آل ياسر موعدكم الجنَّة، و يقول: اللَّهمَ اغفر لآل ياسر و قد فعل .

يقول ابن هشام : و كان بنو مخزوم يخرجون بعمّار و أبيه و أمّه و كانوا أوّل أهل بيت في الإسلام إذا حميت الظهيرة يعذبونهم برمضاء مكة فيمر بهم رسول الله فيقول : صبراً آل ياسر موعدكم الجنّة ، صبراً آل ياسر فإنّ مصيركم إلى الجنّة (').

(۱)سیرة ابن هشام : ج۱ ص۳۱۹\_۳۰۰.

يروي أبو نعيم عن عثمان بن عفان قال : لقيت رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالبطحاء فأخذ بيدي فانطلقت معه، فمرّ بعمّار و أمّ عمار و هـم يعذّبون، فقال : صبراً آل ياسر فإنّ مصيركم إلى الجنّة .

و روى أيضاً عن مجاهد: أوّل من أظهر الإسلام سبعة، فعدّ منهم عمّار وسميّة ـ أمّ عمّار ـ .

و كانوا يلبسونهم أدراع الحديد ثمّ يسحبونهم في الشمس فبليغ منهم الجهد ما شاء الله أن يبليغ من حر الحديد و الشمس، فلمّا كان من العشيّ أتاهم أبـوجهل \_لعنه الله\_و معه حربة فجعل يشتمهم و يوبّخهم (١).

ثمّ إنّ المشركين أصابوا عمّار بن ياسر فعذّبوه ثمّ تركوه(لأنّه أعطاهم ما يطلبون) فرجع إلى رسول الله فحدّثه بالذي لقي من قريش .

و في روايـة : أخذ بنـو المغيرة فغطّوه في بئرميمـون و قالوا : اكفـر بمحمد، فتابعهم على ذلك و قلبه كاره .

و في رواية ثالثة : أخذ المشركون عمّار بن ياسر فعذّبوه حتى باراهم في بعض ما أرادوا، فشكى ذلك إلى النبي، فقال النبي : كيف تجد قلبك؟ قال : مطمئناً بالإيمان، فقال النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : فإن عادوا فعد، فنزل قوله سبحانه : ﴿مَنْ كَفَرَ بِاللهِ مِنْ بَعْدِ إِيْمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أُكْرِهَ وَ قَلْبُهُ مُطْمَئِنٌّ بِالإِيمَانِ وَ لَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللهِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ﴾ (النحل/ ١٠٤).

فأخبر الله سبحانه أنَّه من كفر بعد إيمانه فعليه غضب من الله و له عذاب أليم، و أمَّا من أكره و تكلَّم بها لسانه و خالفه قلبه بالإيمان لينجو بذلك من عدقه فلاحرج عليه، لأنَّ الله سبحانه إنَّما يأخذ العباد بما عقدت عليه قلوبهم (").

(١)حلية الأولياء : ج١ ص ١٤٠ . (٢)تفسير الطبري : الجزء١٢، ص١٢٢.

لقد تطرّق إلى بعض القلوب أنّ عمّاراً كفر، فقال النبي : إنّ عمّاراً ملِئَ إيماناً من قرن إلى قدمه و اختلط الإيمان بلحمه و دمه، و جاء عمّار إلى رسول الله و هو يبكي، فقال : ماوراءك؟ فقال : شريا رسول الله، ماتركت حتى نلت منك و ذكرت آلهتهم بخير، فجعل رسول الله يمسح عينيه و يقول : إن عادوا لك فعدلهم بما قلت، و أضاف الطبرسي انّ ياسراً و سميّة أبوي عمّار أوّل شهيدين في الإسلام<sup>(۱)</sup>.

إنّ الأساليب التي أنتهجتها و تبنّتهما قريش لشل حركة تقدم الدعوة النبويّة لمّا أضحت فماشلمة، أضطرّت إلى اللجوء إلى اسلوب آخر و هو اثمارة الضوضاء و الضجيج، للحيلولة دون بلوغ القرآن إلى مسامع الناس .

## إثارة الضوضاء عند تلاوة النبي للقرآن

كان القرآن الكريم هو المعجزة الكبرى للنبي و كانت العرب تعرف بفطرتها أنّه كلام فوق كلام البشرّ، و أنّ له لحلاوة و أن عليه لطلاوة و أنّ أعلاه لمثمر و أن أسفله لمغدق و أنّه يعلو و ما يعلى عليه".

هكذا و صف القرآن بعض أعداء النبي، و قد كــان الشباب من قريش و غيرها يدركون حلاوة القرآن بذوقهم السليم فيندفعـون إلى الإعتناق به حيث كان القرآن يأخذ بمجامع قلـوبهم و يوردهم المنهـل العذب من الإيمان، فلــم ير أعداء النبي بـدّاً من

من أراد استماعه، فإذا لم يسمع و لم يفهم لايتبعه،فيغلبون بذلك محمداً<sup>(1)</sup>. فأوعدهم الله سبحانه بقوله : ﴿ فَلَنَذِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَاباً شَدِيداً وَ لَنَجْزِيَنَّهُمْ اَسْوَأَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ و لقد تحقّق وعده سبحانه في الدنيا يوم بدر فقتل منهم من قتل و أسر منهم من أسر، فنالوا جزاء أعمالهم، و بقي عليهم العذاب الأكبر الذي يجزون به في يوم البعث . يقول سبحانه : ﴿ ذَلِكَ جَزَاءُ أَعْدَاءِ اللهِ النَّارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ الْخُلْدِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ﴾(فصّلت/ ٢٧ و ٢٨).

العذر الأخير للإمتناع عن قبول الدعوة

و أقصى ما كان عند قريش من العذر لتبرير عملهم و عدم اعتناقهم لدين النبي، هو أنّهم كانوا يخافون من مشركي الجزيرة العربيّة حيث إنّهم كانوا على خلاف التوحيد بل على عبادة الأصنام، فقالوا: لو اعتنقنا دين محمد (صلّى الله عليه و آله وسلّم) و رفضنا الأصنام و الأوثان، لثار الجميع علينا، و هذا ما يحكيه عنهم قوله سبحانه: فو قالوا إنْ نَتَبع الهُدَى مَعَكَ نُتَخَطَفُ مِنْ أَرْضِننا ... ﴾ (القصص/ ٥٧) و الآية تعطي أنّهم كانوا واقفين على أنّ دين النبي حق و لكن الذي منعهم عن اتباع الهدى مخافة أن تتخطّفهم العرب من أرضهم و ليس لهم طاقة بهم (<sup>1)</sup>.

فرده الوحبي بأنّ الله سبحانه جعل لهم مكّة دار أمن و أمان و دفع ضرّ الناس عنهم عندما كانوا مشركين فإذا آمنوا و اعتنقوا دين الله يعمّهم الأمن و السلامة أيضاً لأنّهم في حالة الإيمان أقرب إلى الله سبحانه من حالة الكفر، فالخالق الذي قطع أيـدي الأشرار عن بلـدهم قادر في كلتا الحالتين،و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ ... أَوَلَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ حَرَماً آمِناً يُجْبَى إلَيِهِ ثَمَرَاتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقاً مِنْ لَدُناً وَ لَكِنَّ

(١)تفسير الطبري الجزء ٢۴ ص٧٢. (٢)التخطِّف: أخذ الشيء على وجه الإضطراب من كمل وجه، و المصطلح الـدارج هـو الإختطاف.

أَكْثَرَهُمْ لاَيَعْلَمُونَ﴾ (القصص/ ٥٧).

كان على هؤلاء أن يعتبروا بأقوام متمرّدين الذين أعطوا المعيشة الواسعة، فلم يعرفوا حق النعمة و كفروا فعمّهم الهلاك و هذه ديار عاد و ثمود و قوم لوط صارت خالية عن أهلها و هي قريبة منهم، فإنّ ديار عاد إنّما كانت بالأحقاف و هو موضع بين اليمن و الشمال، و ديار ثمود بوادي القرى، و ديار لوط بسدوم و كانت قريش تمر بهذه المواضع في تجارتها، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿وَ كَمْ أَهْلَكُناً مِنْ قَرْيَة بَطِرَتْ (المَعِيشَتَهَا فَتِلْكَ مَسَاكِنُهُمُ لَمَ تُسْكَنُ مِنْ بَعْدِهِم إِلاَ قَلِيلاً وَ كُناً نَحْنُ

هذا اخر ما كان عندهم من المبرّرات لعدم الإيمان بالدّعوة .

## خرافة الغرانيق

كان اللازم علينا ضرب الصفح عن تناول هذه الخرافة التاريخية بالبحث لأنّا قد اعتمدنا في سرد حوادث السيرة النبوية و فق ما ورد في القرآن الكريم ، فما جاء في خلال آياته نذكره و ما لم يرد نتركه إلى كتب السيرة و التاريخ ،غير أنّ هذه القصة لمّا الصقت بساحة القرآن الكريم القدسيّة بالإستناد إلى بعض الآيات الموهمة لذلك كذبا و زوراً، فصارت ذريعة في الآونة الأخيرة بيد أعداء الدين من المستشرقين لفرويد هيوم ، لزم علينا التطرق لتلك الخرافة و تحليلها تحليلاً علمياً مؤيّداً بالبرهان الرصين و الحجّة الدّامغة حتى لا يبقى لمشكك شكّ و لا لمريب ريب إلاّ من أخذته العصبية العمياء فانّها داء لا علاج له ، خصوصاً ما نشاهده في المؤامرة الأخيرة التي حاكتها بريطانيا وغيرها من أذناب الكفر العالمي حيث زمّروا و طبّلوا لكتاب "الآيات الشيطانية" لمؤلّفه "سلمان رشدي" و منحوا له جائزة أدبية في ذلك المجال ، و الرجل

(1)البطر: الطغيان عن النعمة .

هندي الأصل بريطاني الجنسية و الدراسة و قد ترجم الكتاب بإيعاز من الدول المستعمرة إلى أكثر اللغات العالمية مع أنه ليس بكتاب أدبي و لا علمي ولاتاريخي، بل أشبه بأضغاث أحلام نسجها الخيال و روّج لها الإستعمار، و إليك القصّة على وجه الإجمال:

«جلس رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في ناد من أندية قريش كثير أهله فتمنّى يومنذ أن لايأتيه من الله شيء فينفروا عنه، فأنزل الله عليه : ﴿وَ النَّجْم إِذَا هَوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَوَى ﴾ فقرأه رسول الله حتى إذا بلغ ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالعُرَى وَ مَنَاةَ النَّالِثَةَ الأُخْرَى ﴾ ألقى عليه الشيطان كلمتين :

<sup>«</sup> تِلْكَ الغَرَانِيقُ العُلَى وَ إِنَّ لَشَفَاعَتَهُنَ لَتُرْجَى» فتكلّم بها ثمّ مضى فقرأ السورة كلّها فسجد في آخر السورة و سجد القوم جميعاً معه، و رفع الوليد بن المغيرة تراباً إلى جبهته فسجد عليه و كان شيخاً كبيراً لايقدر على السجود، فرضوا بما تكلّم به، وقالوا : قدعرفنا أنّ الله يحيي و يميت و هو الذي يخلق و يرزق و لكنّ آلهتنا هذه تشفع لنا عنده، إذ جعلت لهانصيباً، فنحن معك. قالامحمد بن كعب القرظي ومحمد ابن قيس) : فلما أمسى أتاه جبرئيل (عليه السلام) فعرض عليه السورة فلما بلغ الكلمتين اللتين ألقى الشيطان عليه، قال : ما جئتك بهاتين، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : افتريت على الله و قلت على الله ما لم يقل !! فأوحى الله عليه : ﴿ وَ إِنْ كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْناً إِلَيْكَ لَتَفْتَرَى عَلَيْنَا غَيْرَهُ...

مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لاَ نَبِيٍّ إِلاَّ إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِبَتِهِ فَبَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْتِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (الحج/ ٥٢)، قال فسمع من كان من المهاجرين بأرض الحبشة:إنَّ أهـل مكَّة قـد أسلموا كلَّهـم، فرجعـوا إلى عشـائرهم و قالوا : هم أحبّ إلينا، فوجدوا القوم قد ارتكسوا حين نسخ الله ما يلقى الشيطان» (·).

(١) تفسير الطبري الجزء ١٧، ص١٣١.

و تحقيق القوم في تلك القصّة يتوقّف على البحث عن سند الرواية التي أوردها الطبري فـي تفسيره و السيـوطي في الـدر المنثور أوّلًا، و دراسة متنهـا و عرضـه على العقل و القرآن ثانياً لكي يتجلّى الحق بأجلى مظاهره .

- تحليل سند الرواية
- إنَّ هذه الروايات لايمكن الإحتجاج بها لوجهين :

**الأوّل**: إنَّ أسانيدهـ اتنتهي إلى التابعين الـذين لم يدركوا النبـي(صلّى الله عليه وآله و سلّم) .

من أمثال :

١ ـ محمد بن كعب القرظي ٢ ـ محمد بن قيس ٣ ـ أبو العالية ٢ ـ سعيد بن جبير ٥ ـ الضحّاك ٦ ـ العديم بن جبير ٥ ـ الضحّاك ٦ ـ ابن شهاب .

و لم يـدرك واحد منهـم النبي قـطً و هم قد سـاقوا القصّـة من دون أن يـذكروا الواسطة بينهم و بينه، و إليك نصوص علماء الرجال في حقّهم :

الف ـ محمد بن كعب القرظي

قال ابن حجر: قال العجلي : مدني تابعي ... و قال البخاري : إنّ أباه كان ممّن لم يَثْبُت يوم قريظة فترك ، و ما نقل من قتيبة من أنّه ولد في عهد النبي الاحقيقة له ، إنّما الذي ولد في عهده ، هو أبوه ، و قد ذكروا انّه كان من سبي قريظة ممّن لم يحتلم و لم ينبت فخلّوا سبيله ، حكى ذلك البخاري في ترجمة محمد ، و يدلّ على ذلك إنّه مات سنة ١٠٨ هـ ق و قيل : ١١٧ هـ ق و هو ابن ثمان و سبعين سنة ، و جاء عن النبي (صلتي الله عليه و آله و سلّم) من طرق أنّه قال : يخرج من أحد الكاهنين رجل يدرس القرآن دراسة لايدرسها أحد يكون بعده . قال ربيعة : فكنّا نقول : هو محمد بن كعب ، و الكاهنان قريظة و النضير و إلى أن يقول \_:

... فكان يقص في المسجد فسقط عليه وعلى أصحابه سقف، فمات هو وجماعة معه(').

ب-محمد بن قيس

و هو محمد بـن قيس المدني قاضيعمر بـن عبد العزيز، روى عن أبـي هريرة و جابـر، و يقال: مرسل، تـوفّي أيام الوليـد بن يزيد. روى عنـه أبو معشر . قـال ابن معين: ليس بشيء لايروى عنه(٢).

ج-ابن شهاب

و هو محمد بن مسلم الزهري \_ كان يـدلّس في النـادر \_ و هو أحد التـابعين بالمدينـة، و قال ابن حجر:محمـد بن مسلم بن عبيـد الله بن عبد الله بن شهـاب بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري،و كنيته أبو بكر و هو من رؤوس الطبقة الرابعة مات سنة خمس وعشرين[بعد المائة] وقيل قبل ذلك بسنة أو سنتين <sup>(٢)</sup>.

د ـ أبو العالية

ہ۔۔سعید بن جبیر

فهو سعيد بـن جبير الكوفـي روى عن ابـن عباس و ابـن الزبيـر و غيره، قتلـه الحجاج صبراً سنة٩٥ <sup>(١)</sup>.

و\_الضحّاك

و هو الضحّاك بن عثمان . قال أبو زرعة : ليس بقوي ، و قال أبو حاتم : يكتب حديثه و لايحتج به . مات بالمدينة سنة ثلاث و خمسين <sup>(١)</sup>.

هؤلاء الذين ينتهي إليهم السند كلّهم تابعون، نعم رواه الطبري أيضاً عن ابن عباس فهو ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، مات سنة ثمان و ستين بالطائف و هو أحد المكثرين من الصحابة، و لكنّه لم يكن حاضراً في زمن القصة بل لم يكن متولّداً فيه (لأنّ تاريخها يرجع إلى السنة الخامسة من البعثة و هو ولد قبل الهجرة بثلاث سنين) فتكون روايته مقطوعة.

و على كل تقدير فكل ما رواه الطبري فـي هذا المجال مراسيـل أو مقطوعات لايمكن الاحتجاج بها .

الثاني : إنّ الأسانيـد تشتمل على رجال ضعـاف لايمكن الاحتجاج بهـم سوى طريق سعيد بن جبير،و قد عرفت أنّه أيضاً مرسل .

منت تنصب أراد انقاء المطفلا بقص عمرًا نقله 1 11

أمّا الأوّل فهو مشترك بيـن ١٩ شخصاً لم يرو واحد منهم عن النبـي فالجلّ لولا الكل تابعون(·).

و أمّا الثاني فهو أبوبكر بن عبد الرحمان بن الحارث ولد في خلافة عمر (''.

و أمّا الثالث فهو محمد بن مروان تابعي . قال ابن معين : ليس بثقة ، قال ابن غير: ليس بشيء و كان كذّاباً<sup>(٣)</sup>.

نعم رواه أيضاً عن سعيد بن جبير و ابن عباس و قد عرفت حالهما ، و رواه عن السدي و هو أيضاً تابعي .

مضافاً إلى اشتمال الاسناد على رجال ضعاف، و أمّاماذكره السيوطي من أنّه أخرج الطبراني و البزار و ابن مردويه و الضياء في المختار بسند رجاله ثقات من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس فهو غير صحيح لما عرفت من أنّ المرسل و المقطوع لايوصفان بالصحّة على الإطلاق و لو وصفا بالصحّة فالمراد هو الصحّة النسبية، فلايحتج بها .

إنّ علماء الإسلام و أهل العلم و الدراية مـن المسلمين، قد أشبعوا هذه الرواية نقضاً وردًا و إبراماً فوصفها السيد مرتضي بأنّها خرافة وضعوها".

و قال النسفي عند القـول بها : غيـر مرضـي . و قال الخـازن في تفسيـره : إنّ العلماء وهنـوا أصل القصّة ولـم يروها أحـد من أهل الصحّة، و لاأسندها ثقـة بسند صحيح، أو سليم متصل، و إنّما رواها المفسّرون و المؤرّخون المولعون بكل غريب،

و قال القاضي عياض : إنَّ هذا حديث لم يخرجه أحد من أهل الصحّة ولا رواه ثقة بسنده سليم متّصل، و إنّما أولع به المفسّرون، و المؤرّخون، المولعون بكل غريب، و المتلقّفون من الصحف كل صحيح و سقيم، و صدق القاضي بكر بن العلا المالكي حيث قال : لقد بلي الناس ببعض أهل الأهواء و التفسير، و تعلّق بذلك الملحدون مع ضعف نقلته، و اضطراب رواياته، و انقطاع أسناده و اختلاف كلماته(1).

و قال أمين الإسلام الطبرسي : أمّا الأحاديث المرويّة في هـذا الباب فهـي مطعونة و مضعّفة عند أصحاب الحديث، و قد تضمّنت ما ينزّه الرسل عنه، فكيف يجوز ذلك على النبي و قـدقال سبحانه : ﴿كَذَلِكَ لِنتْبتَ بِهِ فُؤَادَكَ﴾ و قـال : ﴿ سَنُقُرِ وَلَكَ فَلاَ تَنْسَى﴾ .

و أقصى ما يمكن أن يقال : إنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لمّا تلا سورة والنجم و بلغ إلى قوله : ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَ العُزَّى وَ مَنَاةَ النَّالِثَةَ الأُخْرَى﴾ علمت قريش من عادته أنه كان يعيبها، قال بعض الحاضرين من الكافرين : ﴿ تِلْكَ الغَرَانِيقُ العُلَى﴾ فيظنّ الجهّال أنّ ذلك من قول النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم)<sup>(٢)</sup>.

و قال السيّد الطب اطبائي : إنّ الأدلّة القطعية على عصمته تكذّب متنها، و إن فرضت صحّة سندها، فمن الواجب تنزيه ساحته المقدّسة عن مثل هذه الخطيئة، مضافاً إلى أنّ الرواية تنسب إليه أشنع الجهل و أقبحه فقد تلا"تِلْكَ الغَرَانِيقُ العُلَى

والمرسلين و هي قوله : ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لأَنَسِيٍّ إِلاَّ إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَيَّتِه ﴾ .

لو جاز مثل هذا التصرّف من الشيطان في لسانه بالقائه جملة أو جملتين، في ثنايا الوحي، لارتفع الأمن عن الكلام الإلهي، فكان من الجائز حينئذ أن تكون بعض الآيات القرآنية من إلقاء الشيطان فيلقي نفس هذه الآية ﴿ وَ مَا أَرْسَلُنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لأَنبِيَّ﴾ فيضعه في لسان النبي و ذكره، فيحسبها من كلام الله الذي نزل به جبرئيل كما حسب حديث الغرانيق كذلك \_ إلى أن قال: \_ و بذلك يرتفع الاعتماد و الوثوق بكتاب الله من كل جهة، و تلغى الرسالة و الدعوة النبويّة بالكليّة جلّت ساحة الحق من ذلك<sup>(1)</sup>.

هذا كلّه راجع إلى اسناد الروايـة و كلمات العلماء بشأنـه، وأمّا ما يرجـع إلى متنها فنشير إلى أمرين كل واحد كاف لإبطال الرواية :

تحليل متن الرواية

١ - إنّ هذه الروايات أجمعت على أنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله وسلّم) قرأ سورة و النجم فلمّا بلغ إلى قوله: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَ العُزَّى وَ مَنَاةَ النَّالِثَةَ الأُخْرَى﴾ وسوس إليه الشيطان بهاتين الجملتين ثمّ مضى في التلاوة حتى إذا بلغ آية السجدة في آخر السورة، سجد و سجد معه المشكرون.

(١)الطباطبائي: الميزان ج١۴ ص٢٣٥و ٢٣۶.

رَبِّهِمُ الهُدَى ﴾ (النجم / ٢٣).

فهـل يتعقـّل أن ينسب إلـي أوتـاد الفصـاحة و البـلاغـة أنّهـم أقنعوا بهـاتيـن الجملتين، و فاتهم ما تضمّنته الآيات الكثيرة التي أعقبتها .

فهذه حجّة بالغة على أنّ واضع القصة كان غافلاً عن تلك الآيات التي ترد على هاتين الجملتين بصلابة .

٢ ـ إنّ وجـود التناقض فـي طيّات الروايـة من جهـات شتّى دليل واضـح على كونها مختلقة حاكتها أيدي القصّاصين .

و أمّا بيان ذلك التناقض فمن وجوه :

أ ـ تروي الـروايات أنّ النبـي و المسلمين و المشـركين سجـدوا إلاّ الوليـد ابن المغيرة فإنّه لم يتمكّن من السجود لشيخوخته، و قيل:مكانه سعيد بن العاص، و قيل: كلاهما، و قيل : اُميّة بن خلف، و قيل : أبو لهب، و قيل : المطّلب .

ب ـ تضمّن بعضهـا أنّ النبي(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) قـرأها و هـو قائم يصلّي، و تضمّن البعض الآخر أنّه قرأها بينما هو جالس في نادي قومه.

ج \_ يقول بعضها:حدّث بها نفسه،و آخر:جرت على لسانه .

د يقيل وضيفاناتّ النه (صرَّا الله عليه و آله و سلَّه) تنته لما حين تبلاوتها،

القرظي و محمد بن قيس، و هما مولعان بذكر كل صحيح و سقيم في أنديتهم و مجالسهم، لأنّ لكل غريب لذّة، ليس في غيره، خصوصاً أنّ محمد بن كعب ابن بيت يهودي أباد النبي قبيلته، و لم يبق منه إلاّ نفراً قليلاً، فمن المحتمل جدًّا أنّه حاكها على نول الوضع لينتقم من النبي الأكرم و ليشوِّه عصمته، و الآفة كل الآفة من هؤلاء المستسلمين مثل كعب الأحبار و وهب بن منبه.

ثمّ إنّ الآية التي زعمت الرواية أنّها نزلت في تلك الواقعة أعني قوله سبحانه : ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لاَنَبِيّ إِلاَّ إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَ اللهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (الحج/ ٥٢). وقد فرغنا من تفسيره في هذه الموسوعة عند البحث عن عصمة الأنبياء فلانعيد<sup>(۱)</sup>.

## (٧) إسراءهو معراجه

إنَّ الأنبياء و الرسل هم أوَّل من سبروا أعماق الفضاء بأكنافه و آفاقه، و لو صحَّ لنا تسميتهم : «روّاد الفضاء» فهم أولى بإطلاق ذلك الإسم عليهم دون غيرهم، فقد عرجموا قبل أن يكون هناك أثر لوجمود روّاد الفضاء فمي روسيا أو المولايات المتحدة الأمريكية، بـل لم تكن هناك أية فكـرة لتسخير الفضاء أو التجاسر علمي التفكير به، و أخطاره في الأذهان، فقـد كانت العلوم الرائجة في تلـك العصور تستحيله و تجعله في مصافَّ المحالات، لأنَّهم كانوا على القول بامتناع الخرق و الالتئام في طبقات السماء فهم (عليهم السلام) أوّل من كسروا حاجز هذه الخرافة و أثبتوا بتطبيقهم العملي عـن طريـق العروج و الاسـراء إنَّه ليسـت هناك حجـب تخرق، أو تلتئـم بعد الخرق، بل السماء فضاء رحب، و الكواكب إنَّما هي عبارة عن أجرام معلَّقة في أرجائه، تحكمها قوابين الطرد و الجذب المركـزية، و إنَّ الإنسان بفضل معونة القدرة الغيبية، يستطيع الافلات من قوّة الجاذبية الأرضية، كما أنَّه يقدر على اختراق الغلاف الكثيف المحيط بالأرض،كل ذلك بفضل المواهب السنيّة التي يجلّل بها الخالق جلّ جلالهعيده

إنَّ الأمنية البعيدة غوراً في تاريخ الفكر الإنساني، و التي أصبحت في متناول إنسان العصر الحديث بفضل ازدهار ورقي حضارته المادّية، و تسخير قوىٰ الطبيعة لصالحه، تحقّقت بالأنبياء و أمناء الغيب بفضل ما حباهم الباري عزَّ شأنه به من الوسائل الغيبية للصعود و الارتقاء في أعماق الفضاء الواسع .

و بذلك يفترق عمل الأنبياء في ذلـك المجال عن عمل روّاد الفضاء و إن كان الكل مثيراً للإعجاب لأنَّهم كانوا يعتمدون على أسباب غيبية لاتخضع للموازين

البشرية، و هذا بخلاف عمل روّاد الفضاء فإنّهم يستمدّون في تحقيق أمنيتهم، بتوسّط الأسباب و العلل الطبيعية و الأجهزة الصناعيّة التي عكف على صنعها وإعدادها مئات بل ألوف من المفكّرين و العباقرة في مختلف العلوم البشرية و بإنفاق المليارات من العملة الصعبة .

هذا هو الذكر الحكيم يصوّر لنا كيفيّة إرتقاء النبي سليمان(عليه السلام) إلى السماء و سياحته في جوّ الأرض و ذلك بتسخير الريح العاصفة له تسير به طواعية تحت أمره حيثما شاء في قوله : ﴿وَ لِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِأَمْرِهِ إِلَى الأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَ كُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَالِمِينَ﴾(الأنبياء/ ٨١).

فهذه الآية تعرب عن أنّ الريح العاصفة تسيير به إلى الأرض التي باركها سبحانه و هي أرض الأنبياء المشار إليها في آية أخرى : ﴿ إِلَى الْمَسْجِدِ الأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ﴾(الأسراء/ ١) .

و مثلها قـولـه سبحـانـه : ﴿ فَسَخَّرْنَا لَـهُ الرَّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ﴾(ص/٣۶).

و الرخاء هو الليـن،و لعلّ المراد بأنّ الريح العاصفة التـي من طبيعتها الجموح و الإهلاك كانت مطيعة لسليمان تجري بأمره طـواعية ذلولاً كما أنّقوله (حَيْثُأَصَابَ) أي بمعنى حيث شاء سليمان و قصد، سواء كان المقصد البقاع المباركة أو غيرها .

كما أنَّ هناك آية أخرى تحدَّد لنا مقاطع حركتها الزمنية و كيف انَّهاكانت في يوم

التي كان يقطعها سليمان في يوم واحد تبلغ(٢۶۴٠) كيلومتراً .

و الحقّ إنّهاكـانت كرامة عظيمة كـرّمه الله سبحانه بها، و ليـس سليمان وحيداً في الاختصاص بتلك المكرمة بل تلاه المسيح عيسى بن مريم عند ما اجتمع أجلاف اليهود و جلاوزتهم على قتله حيث رفعه إليه و نجّاه من كيدهم ، يقول سبحانه :

﴿وَ قَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا المَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَ مَا قَتَلُوهُ وَ مَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبَّهَ لَهُمْ وَ إِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكٌ مِنْهُ مَالَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْم إِلاَ اتَّبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِيناً \* بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ وَ كَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكَيماً ﴾ (النساء/ 107 و104).

> فالآية تتضمّن دعويين : الأولى : ما يقوله اليهود و هو قتل المسيح وصلبه . الثاني : ما يصرّح به القرآن و هو نفي قتله و عدم صلبه بل رفعه .

و بما أنّ متعلّق القتل و الصلب هو الوجود الخارجي أي جسم المسيح وروحه فيكون ذلك متعلّق الرفع أيضاً، فهو رفع بجسمه و روحه، و بعبارة أكثر وضوحاً إنّه رفع حيّاً لا أنّه قد أميت ثمّ رفع على ما هو المصرّح به في الأناجيل المحرّفة من موت المسيح ثمّ رفعه بعد اسبوع من صلبه أو أيام قلائل، فما ربّما يظهر من جنوح بعض المتأخرين من المفسّرين إلى هذا التفسير، فهو تفسير بمحض الرأي و مخالف لظاهر الآية فإنّ الاضراب الوارد في قوله تعالى ﴿ بَلْ رَعَعَهُ الله ﴾ لايكون إضراباً عن قول اليهود إلا برفعه حيّاً لابرفعه ميّتاً، فإنّ هذا الرفع كان لغاية تخليص المسيح من سطوة وله ﴿ بَلْ رَفَعَهُ الله ﴾ إبطالاً لقول اليهود إلاً إذا رفع حيّاً.

و أمّا قوله سبحانه : ﴿ إِذْ قَالَ اللهَ يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَ رَافِعُكَ إِلَى وَ مُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِيبَ كَفَرُوا وَ جَبَاعِلُ السَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوَقَ السَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ القِيَامَة﴾ (آل عمران/ ۵۵)، فليس التوفي هناك بمعنى الإماتة و الإزهاق بل ليس للتوفي إلا معنى واحد و هو القبض و الأخذ، يقال : توفيت المال منه واستوفيته : إذا أخذته كله، و يقال توفيت عدد القوم : إذا عددتهم كلهم، كما يقال : توفي فلان

2-2

وتوفّاه الله إذا قبض (<sup>()</sup>. وعلى ذلك فليس للتوفّي إلاّ معنى الأخذ وله مصاديق مختلفة، فالإماتة من مصاديقه كما أنّ النوم بما أنّه نوع أخذ للإنسان مصداق آخر له قال سبحانه: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ﴾ (الأنعام / ۶۰) وعلى ضوء ذلك فمعنى ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ ﴾ : قابضك من الأرض حيّاً إلى جواري ورافعك من بين أعدائك، فالآيات متضافرة المضمون على أنّه رفع من الأرض حيّاً إليه سبحانه.

و رفعه من الأرض حيّاً يـ لازم رفعه إلى السماء، و بذلك تقف على تفسير قوله سبحانه حيث يحكي عن المسيح قوله : ﴿مَا قُلْتُ لَهِمُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنِاعْبُدُوااللهَ رَبِّي وَ رَبَّكُمْ وَ كُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ (المائدة/ ١١٧).

معراج النبي الأكرم

إنَّ الوقوف على إسراء النبي من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى و عروجه منه إلى سـدرة المنتهى من معاجـزه و كراماته التي أثبتهمـا القرآن الكريم فـي سورتي الإسراء و النجم، و تفصيل ما ظهـر له فيهما من الآيات يتوقّف على نقـل شأنهما في الذكر الحكيم. أمّا الإسراء فقال فيه:

﴿ سُبْحَانَ البَّذِي أَسَرَى بِعَبْدِهِ لَبُلَّا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَّا إِذَبْهِ مِ الْأَثْمَ

اسمه عمّا لايليق به من الصفات، و قد يراد به التعجيب، ولكن الظاهر هو الأوّل.

و لعلَّ الوجه في إبتـدائها بالتنزيه هو التصريح بتنزيهـ سبحانه عـن العجز لما سيذكر بعـده من الإسراء بعبده من المسجد الحرام إلى المسجـد الأقصى في فترة زمنية قصيـرة، و يمكن أن يكـون الوجه إرادة تنـزيهه سبحانـه عن التجسيـم و الجهة و الرؤية و كل ما لا يليق بعزَّ جلاله و صفات كماله، حتّى لايتوهّم متوهّم أنَّ المقصود من المعراج هو رؤية الله تبارك و تعالى في ملكوت عرشه و جبروت سلطانه، و الأوّل

٢ \_ الإسراء لغة هو السير في الليل . يقال : سرى بالليل و أسرى بمعنىَّ ، و أمّا الإتيان بلفظة«ليلاً» مع الاستغناء عنه فيأتي وجهه .

إلى غير ذلك من الآيات التي ورد فيها لفظ العبد و التي تناهز ٢٨ آية، و يؤيّد ذلك أنه سبحانه ابتدأ السورة بالتنزيه فقال: ﴿ سُبْحَانَ اللَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ...﴾ خصوصاً إذا قلنا بأنه للتعجّب فإنّه يكون في الأمور العظام الخارقة للعادة، و لو كان الإسراء بمحدّد الدوح مناماً لم يكن فيه كبير شأن و لم يكن مستعظماً، و ما مدد ف

الله عليه و آله و سلّم) من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى كما أخبر الله عباده وكما تضافرت به الأخبار عن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : إنّ الله حمله على البراق حتى أتى به فصلّى هناك بمن صلّى من الأنبياء و الرسل فأراه ما أراه من الآيات، و لامعنى لقول من قال : أسري بروحه دون جسده، لأنّ هذا الإسراء لايشكّل دليلاً على نبوّته و لاحجّة له على رسالته، و لا كان الذين أنكروا حقيقة ذلك من أهل الشرك . إذ لم يكن منكراً عندهم و لا عند أحد من ذوي الفطرة الصحيحة من بني آدم أن يرى الرائي منهم في المنام ما على مسيرة سنة، فكيف ما هو مسيرة شهر أو أقل؟ وبعد، فإنّ الله إنّما أخبر في كتابه أنّه أسرى بعبده و لم يخبرنا أنّه أسرى بروح عبده، فليس جائزاً لأحد أن يتعدّى ما قال الله إلى غيره [مضافاً] إلى أنّ الأدلّة الواضحة و الأخبار المتداولة عن رسول الله أسري به على دابة يقال لها الراق، فلو كان الإسراء بروحه لم تكن الروح محمولة على البراق، إذ كانت الدواب لاتحمل إلاّ الأجساد<sup>(1)</sup>.

٤ - (لَيْلاً) و هـ و يـدل على أنّ الإسـراء فـي بعض الليـل كمـا يفيده التنكيـر فلايستفاد ذلك من لفظ الإسراء، فإنّه يدل على صرف كونه في الليل.

قال الزمخشري : إنّ تنكير «ليلاً» للدلالة على أنّه أسرى به بعض الليل من مكّة إلى الشام مسيرة أربعين ليلة، و ذلك إنّ التنكير قد دلّ على معنى البعضيّة و يشهد لذلك قراءة عبدالله بن حذيفة : «من الليل» أي بعض الليل، كقوله : ﴿وَ مِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ﴾ (أي من بعضه)<sup>(٢)</sup>. ثمّ إنّ الحركة بهذه السرعة ممكنة في نفسها، فقد جاء في القرآن أنّ الرياح كانت تسير بسليمان إلى المواقع البعسدة،في الأوقات

هَذَا مَنْ فَضْلِ رَبِّي﴾ (النمل/ ۴۰).

فإذا أجاز هذا لدى طائفة من الناس، ممّن سبقه، صحّ وقوعه منه (').

و هما نحن في كل يوم نشاهد من صنوف المخترعات في ميادين النقل والمواصلات ما يتمكن بواسطتها من قطع المسافات الشاسعة كالطائرات التي تجتاز المحيطات في ساعات قلائل و ينتقل من قارة إلى قارة و من قطر إلى قطر بيسر وسهولة، و هذا ليدفعنا إلى الإعتقاد الجازم بشهادة العيان بأنّ ما جاء في هذه الرحلة الخارقة لقوانين الطبيعة ليس أمراً عزيز الحصول أو مستحيلاً، فإذا كان هذا بوسع الإنسان بحسبَ طاقاته المحدودة و هو الذي خلق ضعيفاً، فالله سبحانه أقدر عليه وعلى غيره من كل أحد في ما قدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ ﴾.

٥ - ﴿مِنَ المَسْجِدِ الحَرَام إِلَى المَسْجِدِ الأَقْصَى ﴾ و هذه الجملة تعرب عن تحديد بدء السير و منتهاه، و أَنَّه ابتدأ من المسجد الحرام و انتهى إلى المسجد الأقصى و هو بيت المقدس بقرينة قوله : ﴿ الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ و القصى البعد، و سمّي المسجد الخرام و انتهى إلى معه من المحمي و هو بيت المقدس بقرينة قوله : ﴿ الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ و القصى المعد، و أَنَّه ابتدأ من المسجد الحرام و انتهى إلى المسجد الخرام و انتهى إلى المسجد الخري و هذه المعن المعد، و أَنَّه ابتدأ من المسجد الحرام و انتهى إلى المسجد الخريم و منتهاه، و أَنَّه ابتدأ من المسجد الحرام و انتهى إلى المعه و الأقصى المعة و الأقصى المعه معه من المسجد بالنسبة إلى مكان النبي و من معه من المخاطبين و هو مكّة التي فيها المسجد الحرام».

و ذهب أكثر المفسّرين إلى أنّه أسري به من دار أم هـاني أخت علي بـن أبي طالب و زوجها هبيرة بن أبي لهب المخزومي، وكان(صلّى الله عليه وآله وسلّم) نائماً تلك الليلة في بيتها، و أنّ المراد بالمسجد الحرام هنا مكّة، و الحرم كلّها مسجد".

و قال بعضهم : إنَّما أسري به من شعب أبي طالب . و الوجه الأوّل هـو الأوفق بظاهر الكتـاب و مع ذلك يمكن تصحيـح الوجهين الأخيرين بوجهين :

**T**•Y

الأول: إنّه لو كان في المكان الوسيع شيء معروف و متبرّك يطلق اسمه على جميع المكان،نظير ذلك،مسجد الشجرة حيث يطلق و يراد منه ذو الحليفة، و مشهد الإمام عليّ(عليه السلام) يطلق و يراد منه النجف برمّتها، إلى غير ذلك، و من الممكن أن يكون المراد من المسجد الحرام، الحرم كلّه بالملاك المذكور فيشمل مكّة و البيت الذي أُسري منه النبي أو الشعب الذي كان النبي لاجئاً إليه يومذاك.

الثاني : أن يكون الإسراء قد حدث مرّتين أحـدهما من المسجد الحرام و الآخر من بيـت أم هانـي أو من الشعب ، و يـؤيّد ذلـك ما رواه الكليني أنـّه سأل أبـو بصير أبا عبدالله(عليه السلام) فقال : جعلت فداك و كم عرج برسول الله؟ فقال : مرّتين <sup>(١)</sup>.

۶ ـ ﴿ الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ أي جعلنا البركة فيما حوله من الأشجار و الثمار و النبات و الأمن و الخصب حتّى لايحتاجون إلى أن يجلب إليهم من موضع آخر. أضف إلى ذلك انه سبحانه جعله مقرّ الأنبياء و مهبط الملائكة ، فقد اجتمعت فيه بركات و خيرات الدين و الدنيا .

٧ - ﴿لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا﴾ و الجملة متكفّلة ببيان الهدف من الإسراء و هو إراءة
 عجائب الآيات و غرائب الصنع، و منها إسراءه في ليلة واحدة من مكّة إلى المسجد
 الأقصى، و هي فترة قياسية خارقة للعادة .

فلو كمان المسجد الأقصى منتهمي سيره في ذلك الإسراء، فيكون المراد من الآلة، التي أدام الله، حانه إنهام حدّد ما بأته مناه في جارية تراليا المسيد الأته

النبي من إسرائه بصدر منشرح و قلب متفتّح قد انعكست فيه آيات العظمة و سبحات الجلال و الجمال، و أمّا ما يتخيّل من أنّ الهدف رؤية الله سبحانه فهو ممّا حاكته يد الدسّ و نسجته أغراض التزوير.

و في الأحاديث المرويّة عن أئمّة أهل البيت تنديد بهذا الفكر النابي . روى الصدوق في علل الشرائع ، عن ثابت بن دينار قال : سألت زين العابدين ـ علي بن الحسين ـ (عليه السلام) عن الله جلّ جلاله هـل يوصف بمكان؟ فقال : تعالى عن ذلك ، قلنا : فلم أسرى نبيّه إلى السماء؟ قـال : ليريه ملكوت السماوات و ما فيها من عجائب صنعه و بدائع خلقه .

و في حديث آخر عن يونس بن عبد الرحمان، قال: قلت لأبي الحسن موسى ابن جعفر (عليهما السلام): لأيّ علّة عرج الله ـ عزّ و جلّ ـ نبيّه إلى السماء و منها إلى سدرة المنتهى، و منها إلى حجب النور، و خاطبه و ناجاه هناك ، و الله لايوصف بمكان؟ فقال عليه السلام: إنّ الله تبارك و تعالى لايوصف بمكان و لايجري عليه زمان، و لكنّه عزّ وجلّ أراد أن يشرّف ملائكته و سكّان سماواته و يكرمهم بمشاهدته و يريه من عجائب عظمته و يخبر به بعد هبوطه، و ليس ذلك على ما يقوله المشبّهون. سبحان الله و تعالى عمّا يشركون.

عروجه إلى السماء

هذا كلُّه حول إسرائه من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، و قد جاء في القران في سورة واحدة و هي سورة الإسراء، و أمَّا عروجه إلى السماء فقد تكفَّلت ببيانه سورة النجم، و إليك نصّ ما ورد بشأن ذلك فيها :

قال سبحانه : ﴿ وَ النَّجْمِ إِذَا هَوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَوَى \* وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْىٌ يُوحَى \* عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوَى \* ذُو مِرَّة فَاسْتَوَى \* وَ هُوَ بِالأَفُقِ الأَعْلَى \* ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى \* فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ

والطائفة الأولى من الآيات راجعة إلى بدء الدعوة و لاتمتّ إلى حديث المعراج بصلة، وأمّا الطائفة الثانية فهي مصرّحة بمعراجه(صلّى الله عليه و آله وسلّم) .

و لأجل الوقـوف على ما تهدف إليه الآيـات يحتّم علينا أن نفسّرهـا واحدة بعد الأخرى، فنقول :

۱ ـ ﴿وَ النَّجْمِ إِذَا هَوَى﴾ . و هو حلف من الله بمخلوقه، و المراد من الهوى سقوطه للغروب .

٢ ـ ﴿مَا ضَـلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مـَا غَوَىٰ﴾ أي لم يخرج عن الصراط المستقيم، و المراد مـن الصاحب هـو النبي، كمـا أنّ المراد من الغـيّ هو الاعتقاد الفاسد، أي ما خرج النبي عن الطريق الموصل إلى الغاية المطلوبة ولم يخطئ في اعتقاده ورأيه.

٣ ـ ﴿ وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الهَوَى ﴾ المراد بالهوى هـوى النفس و رأيها، و مقتضى ورود النفي على النفي على أنّ ورود النفي على النفي على النفي على النه ورود النفي على النه ورود النفي على النه ورود النفي ملطة الهوى في ما يدعوهم إلى الله .

٤ - ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ أي لاينطق فيما يدعوكم إلى الله عن هوى نفسه ورأيه و ليس ذلك إلاً وحياً يوحى إليه من الله تعالى .

٥ \_ ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوَىٰ﴾ المراد من شديد القوىٰ هو جبرئيل بقرينة قوله

سبحانه : ﴿ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي العَرْشِ مَكِينَ﴾ (التكوير/ ٢٠) و بذلك يضعف احتمال كون المراد هـ و الله سبحانه، و الضمير في «علّمه» يرجع إلى الصاحب، المراد منه النبي(صلتى الله عليه و آلـه و سلّم) و احتمال رجوعـه إلى الوحي أو القـرآن ضعيف لاستلزامه تقدير مفعول له مثل قولنا : «علّمه إيّاه» و هو خلاف الظاهر.

٤- فَزُو مِرَّةٍ فَاسْتَوَى المرَّة - بكسر الميم - الشدّة و حصافة العقل و الرأي، أي ذو حصافة في عقله و رأيه أو ذو شدّة في جنب الله، و احتمال كون المراد منه هو النبي يستلزم جعله صفة لـ «صاحبكم» و هو بعيد، بل هو صفة لشديد القوى الذي جاء بعده، و هو أيضاً دليل على أنّ المراد من شديد القوى هو جبرئيل. كما أنّ المراد من قوله «فاستوى» إستقام على صورته الأصليّة التي خلق عليها، لأنّ جبرئيل كان ينزل على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في صور مختلفة، و لكنّه في بدء الدعوة ظهر له في صورته الأصليّة.

٧ ـ ﴿ وَ هُوَ بِالأُفْقِ الأَعْلَى﴾ و الضمير يرجع إلى شديد القـوى، و المراد منه جبرئيل، كما أنّ المـراد بالأفق الأعلى ناحية المشرق مـن السماء، لأنّ المشرق مطلّ على المغـرب و يحتمل أن يكـون المراد أفـق أعلى من السماء من غيـر اعتبار كـونه شرقياً، و الجملة، هي جملة حالية من ضمير فاستوى.

٨ - ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ و الضميران راجعان إلى جبرئيل، و المراد من «الدنو»

سبحانه، و المعنى فأوحى جبرئيل إلى عبد الله ما أوحى .

و ربّما يحتمـل رجوع الضمائر الثـلاث إلى الله سبحـانه، و المراد فـأوحى الله بتوسّط جبرئيل إلى عبده، و هو و إن كان صحيحاً و لكنّه على خلاف السياق .

١١ ـ ﴿ مَا كَذَبَ الفُؤَادُ مَا رَأَى ﴾ و الكذب كما يتصف به الكلام كذلك يطلق على خطأ القوة المدركة ، يقال : كذّبته عينه أي أخطأت في رؤيتها ، و نفي الكذب عن الفؤاد كناية عن تنزيهه عن الخطأ ، و المراد من الفؤاد فؤاد النبي ، و ضمير الفاعل في «ما رأى » راجع إلى الفؤاد، و الرؤية رؤيته ، و لا إشكال في إسناد الرؤية إلى الفؤاد لأنّه يطلق على شهود النفس رؤيتها .

١٢ ـ ﴿ أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى﴾ و هو توبيخ لهم على مماراتهم إيّاه، حيث إنّه(صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان يدّعي رؤية جبرئيل و هم يجادلونه في ما رآه و شاهده، و لامجال للمجادلة فيما شوهد بالحسّ و العيان .

إلى هنا تمّت الطائفة الأولى من الآيات و الكلّ يهدف إلى استعراض قصّة بدء الدعوة أنّ جبرئيل الـذي هو شديد القوى كان قد علّمه القـرآن و رآه النبي و هو بالأفق الأعلى، و قد قرب من النبي متدلّياً إليه فلم يبق بينه و بين النبي إلاّ مسافة قوسين أو أدنى، و ليس هناك بحث عن رؤية النبي لله سبحـانه كما لاصلة لهذه الآيات بحديث المعراج و عروجه إلى السماء .

و بالإمعان فيما ذكرنا تظهر أمور: أ\_إنَّ الضمائر من قوله ﴿عَلَّمَهُ ﴾إلى قوله ﴿ إِلَى عَبْدِه مَا أَوْحَى ﴾ كلَّها يرجع إلى شديد القوى و المراد منه جبرائيل إلاّ الضمير في ﴿ إِلَى عَبْده ﴾ فإنَّه يرجع إلى الله . و على احتمال، يرجع الضميران في الفعلين ﴿ فَأَوْحَى ... مَا أَوْحَى﴾ إلى الله سبحانه، و بعد ذلك لامعنى للاستدلال بهذه الآيات على أنَّ النبي رأى ربَّه، و الاشتباه إنّما حصل من إرجاع الضمائر الثلاثة من قوله : ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ إلى النبي

الأكرم و أنَّ المراد دنا منه سبحانه و هو ممَّا لايساعد عليه سياق الآيات .

ب ـ إنّ الكاتب الإنكليزي «جان . ديون . بورت» فسّر قوله ﴿ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ﴾ بأنّ النبي استجاز ربّه للحضور عنده، فقرب منه إلى حدّ لم يبق بينه و بين ربّه إلاّ قاب قوسين، و هو غلط كما أوضحناه . أضف إلى ذلك : إنّ هذا القسم من الآيات لايمت إلى حديث المعراج بصلة ، و إنّما هو بصدد بيان حادثة بدء الدعوة و لم يكن هناك يومئذ معراج من النبيّ حتى يستأذن للحضور عند ربته ، و منشأ الإشتباه مضافاً إلى ذلك هو إرجاع الضميرين في دنا فتدلّى إلى النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

ج - إنَّ بعض المستشرقين يذكر في تفسير الآيات : إنَّ النبي قرب من الله سبحانه حتى سمع صرير قلمه و وقف على أنَّه سبحانه مهتم بصيانة حساب عباده، سمع صرير قلمه،ولم يرشخصه، كل ذلك خلط و خبط، يفعلون ذلك على الرغم من أنَّهم غير متضلّعين في اللغة العربيّة و أساليبها و قواعدها و أسرارهاو في القرآن الكريم و إشاراته و نكاته، ثمّ يكتبون عن النبي و الإسلام و القرآن كل شيء دعتهم إليه أغراضهم،ولاعلم لهم بشيء منها إلاّ ما لايلتفت إليه.

إذا وقفت على مفاد الطائفة الأولى من الآيات نعرج بك على تفسير الطائفة الثانية التي وردت في معراج النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و إنّما جاءت بعد الطائفة الأولى لصلة تامّة بينهما و هو التركيز على أنّ النبي رأى جبرئيل على صورته الواقعيّة في كلتا المرحلتين، أولاهما بدء الدعوة حيث رآه بالأفق الأعلى، و ثانيهما عند المعراج إذ رآه عند سدرة المنتهى التي عندها جنّة المأوى، و يؤكّد على أنّ الرؤية كانت رؤية صادقة غير خاطئة، فيركّز على صدق الرؤية في ضمن الطائفة الأولى بقوله : ﴿ مَا كَذَبَ الفُوَادُ مَا رَآى ﴾ و في ضمن الطائفة الثانية بقوله : ﴿ مَا كَذَبَ المُوادي أن الروية وَمَا طَغَى ﴾ و أنّ الرؤية رؤية واقعيّة غير مشوبة بالزيغ و الخطأ، ثمّ قال سبحانه :

١٣ ـ ﴿ وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةُ أُخْرَى﴾ النزلة بناء مرة من النزول فمعناه نزول واحد، فتدلّ الآية على أنّ هذه قصّة رؤية في نزول آخر، و الآيات السابقة تحكي نزولاً آخر، و لأجل

ذلك قلنا إنّ الطائفتين تهدف كل منهما إلى قصّة خـاصة، و ضمير الفاعل يرجع إلى النبي، و ضمير المفعول لجبرئيل و النزلة نزول جبرئيل إليه ليعرج به إلى السموات.

١٢ ـ ﴿عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهَى ﴾ و هو ظرف للرؤية ، لا للنزلة و المراد برؤيته رؤيته و هو في صورته الأصلية ، و المعنى أنه نزل عليه نزلة أخرى ، و عرج به إلى السماوات ، و رآه النبي عند سدرة المنتهى و هو في صورته الأصلية ، و السدر شجر معروف و التاء للوحدة ، و المتنهى كأنه إسم مكان ، و لعل المراد به منتهى السماوات ، و رآه النبي عند مدرة المنتهى و هو في صورته الأصلية ، و السدر شجر معروف و التاء للوحدة ، و المتنهى كأنه إسم مكان ، و لعل المراد به منتهى السماوات ، و رآه النبي عند مدرة المنتهى و هو في صورته الأصلية ، و المدر شجر معروف و التاء للوحدة ، و المتنهى كأنه إسم مكان ، و لعل المراد به منتهى السماوات بدليل أنّ جنّة المأوى عنده و الجنّة في السماء ، فينتج إنّ سدرة المنتهى في السماء ، و أمتا كون الجنة في السماء ، فينتج إنّ سدرة المنتهى في كم و منا معروف (الذاريات/٢٢) و أمّا ما هو المراد من تلك الشجرة فليس في كلامه محانه ما يفشره ما يفشره ، و يؤفكُم و منا مي معانه ما يفسره مي المعان ، و أمتا ما ما مع من ما معروف و أمتا ما ما ما ما و أمتا كون الجنة في السماء ، فينتج إنّ سدرة المنتهى في السماء ، و أمتا كون الجنة في السماء ، فينتج إنّ سدرة المنتهى في السماء ، و أمتا كون الجنة في السماء ، فينتج إنّ سدرة المنتهى في السماء ، و أمتا كون الجنة في السماء ، و أمتا كون الجنة في السماء ، و أمتا كون الجنة في السماء ، من تلك الشجرة فليس في كلامه ما يفسره ، و يؤيّده قوله : ﴿ إذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى ﴾ و سيوافيك تفسيره .

10 ـ ﴿عِنْدَهَا جَنَةُ المَأْوَىٰ ﴾ و المراد هي جنة الآخرة التي يأوى إليها المؤمنون. قال تعالى: ﴿فَلَهَمُ جَناتُ المَأْوَىٰ نَارُولاً بِما كَانوُا المؤمنون. قال تعالى: ﴿فَلَهَمُ جَناتُ المَأْوَىٰ نَارُولاً بِما كَانوُا يَعْمَلُونَ ﴾ (السجدة/ ١٩). و هي أيضاً في السماء على ما دلّ عليه قوله: ﴿و في السماء رزقكم و ما توعدون ﴾.

أبهم ما يغشاها .

١٧ \_ ﴿ مَا زَاغَ البَصَرُ وَ ما طَغَى ﴾ زيغ البصر إدراكه المبصر على غير ما هو عليه، و طغيانه إدراكه مالاحقيقة له، و المراد بالبصر بصر النبي، والمعنى أنه لم يبصر ما أبصره على غير صفته الحقيقة ، و لاأبصر ما لاحقيقة له بل أبصر إبصاراً لايشوبهالخطأ.

و قال العلامة الطباطبائي : إنَّ المراد بـالإبصار رؤيته بقلبه لابجـارحة العين، فإنّ المراد بهذا الإبصار ما يعنيه بقوله : ﴿ وَ لَقَدْ رَآَهُ نَزْلَةً أُخْرَى﴾ المشير إلى مماثلة هذه

الرؤية لرؤية النزلة الأولى التي يقـول فيها :﴿ مَا كَـذَبَ الفُؤَادُ مَا رَآى ﴿ أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ (') غير أنّه لامنافاة بين أن يراه بعينه و يـراه بقلبه، فإنّ الرؤية بالجـارحة وسيلة و الرؤية الحقيقية بالقلب .

١٨ ـ ﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ آياتِ رَبِّهِ الكُبْرَى ﴾ فهو رأى بعض آيات ربته الكبرى، ورؤية الآيات نوع رؤية لذيها و لايمكن رؤية ذي الآية أعني ذاته المقدسة بلاتوسيط آية. قال سبحانه : ﴿ وَ لاَيْحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ إلى غير ذلك من الآيات المنكرة لإمكان وقوع الرؤية على ذاته الماوردة حول إسرائه وقوع الرؤية على ذاته الواردة حول إسرائه وعروجه ينتهي بنا إلى عدّة أمور:

١ ـ إنّه قد أسري بالنبي ليلاً على جهة القطع ، و لكن هل كان عروجه في الليل أيضاً؟ ليس في الآيـات شيء يدل على ذلك ، فلو كان عروجـه إلى السماوات متّصلاً بإسرائه فيتّحد معه زماناً .

٢ ـ إنَّ النبي أُسري و عرج بروحه و جسده و لم يكن ذلك رؤياً .

٣ ـ بدأ الإسراء من المسجد الحرام أو مكّة المكرمة على ما مرّ ذكره، و أمّا مبدأ المعراج فلو كان متّصلاً بالإسراء فيكون مبدؤه من المسجد الأقصى .

٤ منتهى الإسراء هو المسجد الأقصى، و أمّا منتهى المعراج فهو منتهى السماوات كما يفيده قوله : ﴿عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهَى﴾ أي رأى جبرئيل عند شجرة السدرة الواقعة في منتهى السماوات .

لنريه من آياتنا و قوله : ﴿ و لقد رأى من آيات ربّه الكبرى .

۶ - إنّ النبى رآى جبرئيل بصورته الأصليّة مرتين، مرّة في بدء الدعوة و مرّة في المعراج .

(1)الميزان : ج١٩ ص٣٢.

٧-قد دنا جبرئيل من النبي على حد لم يبق بينهما مسافة إلا مقدار قاب قوسين أو أدنى .
٨-لم يكن هناك خطأ في تلك الرؤية ، فما أخطأ فؤاده وما زاغ بصره وماطغى .
٨ لذلك مما تفيده الآيات و بقيت هنا عدّة أمور لم يرد في كلامه سبحانه ما يوضحه :

الف ما هو حقيقة شجرة السدرة؟ ب - بماذا غشى السدرة؟ ج - ما ذا أوحى إلى النبي في بدء الدعوة؟ فلابد في الوقوف على هذه الأمور من الرجوع إلى الروايات . ثمّ إنّ الروايات الواردة في الإسراء ومعراج النبي تنقسم جملتها عن أربعة أوجه : أوّلاً : ما يقطع بصحتها لتواتر الأخبار به و لإحاطة العلم بصحته . ثانياً : ما ورد في ذلك ممّا تجوّزه العقول و لاتأباه الأصول ، و نحن نجوّزه ثمّ نقطع بأنّ ذلك كان في يقظته دون منامه .

**ثالثاً**: ما يكون ظـاهره مخالفاً لبعض الأصـول إلاّ أنّه يمكن تأويلهـا على وجه

و أمّا الثالث فنحو مـا روي أنّه رأى قوماً في الجنّة يتنعّمون فيهاو قـوماً في النار يعذّبون فيها، فيحمل على أنّه رأى صفتهم أو أسماءهم .

و أمّا الرابع فنحو ما روي أنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كلّم الله سبحانه جهرة و رآه و قعد معه على سريره و نحو ذلك ممّا يوجب ظاهره التشبيه، و الله سبحانه يتقدّس عن ذلك .

و كذلك ما روي أنّه شقّ بطنه و غسله، لأنّه(صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان طاهراً مطهّراً من ِكل سوء و عيب، و كيف يطهر القلب و ما فيه من الاعتقاد بالماء؟ (')

\* \* \*

استشارة قريش أحبار اليهود في أمر دعوة النبي :

كان النضر بـن الحارث مـن شياطيـن قريـش، و كان ممّـن يؤذي رسـول الله وينصب له العـداوة، و كان قـد قدم الحيـرة، و تعلّم بهـا أحاديـث ملوك الفـرس، و أحاديث رستم و إسبنديار، و كان يقول : أنا و الله يـا معشر قريش أحسن حديثاً منه فأنا اُحدّثكم أحسن من حديثه، ثمّ يحـدّثهم عن ملوك فارس و رستم و إسبنديار، ثمّ يقول : بماذا محمد أحسن حديثاً منّي؟

و هو الذي نزل في حقّه قوله : ﴿ وَ مَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَمَ اللهِ كَذِباً أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَى ۖ وَ لَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَ مَنْ قَالَ سَأَنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللهُ ... ﴾ (الأنعام / ٩٣).

فلمّا قـال ذلك النضر بـن الحارث، بعثته قـريش مع عقبـة بن أبي معيـط إلى أحبار يهود و قالوا لهمـا : سلاهم عن محمد، وصفا لهم صفته، و إخبـراهم بقوله،

(١)مجمع البيان: ج٣ ص٣٩٥ (طبع طهران).

**T1V** 

فإنّهم أهل الكتاب الأوّل و عندهم علم ليس عندنا من علم الأنبياء، فخرجا حتى قدما المدينة، فسألا أحبار يهود عن رسول الله و وصفا لهم أمره، و أخبراهم ببعض قوله، وقالا لهم : إنّكم أهل التوراة و قدجتناكم لتخبرونا عن صاحبنا هذا، فقال لهما أحبار يهود : سلوه عن ثلاث نأمركم بهن، فإن أخبركم بهن فهو نبي مرسل، و إن لم يفعل فالرّجل متقوّل، سلوه عن فتية ذهبوا في الدهر الأوّل ما كان أمرهم؟ و أنّه قد كان لهم حديث عجب، و سلوه عن رجل طوّاف قد بلغ مشارق الأرض و مغاربها ما كان نبأه، و سلوه عن الروح ما هي فإذا أخبركم بذلك فاتبعوه فإنة نبي، و إن لم يفعل فهو رجل متقوّل فاصنعوا في أمره ما بدا لكم، فأقبل النضر بن الحارث لم يفعل ما ينام، و منور عامكة على قريش، و قالا: يا معشر قريش قدجئناكم بفصل ما بينكم و بين محمد، قد أخبرنا أحبار يهود أن نسأله عن أشياء آمرونا بها فإن أخبركم عنها فهو نبي وإن لم يفعل فالرجل متقوّل، فأروا فيه رأيكم .

فجاءوارسولالله و ذكروا الأسئلة حسبما تلقّوه من أحبار يهود، فوافاه الوحي في الموارد الثلاثة .

أمّا الفتية التي ذهبوا في الدهر الأول، فبيّنتها آيات من سورة الكهف مبتدئة من قوله : ﴿أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الكَهْفِ وَ الرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آياتِنَا عَجَباً ... ﴾ و منتهية بقوله : ﴿قُلِ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا لَهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَ أَسْمِعْ مَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِي وَ لأَيْشُرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ (الكهف/ ٢٢).

و أمّا الرجل الطوّاف الذي قد بلغ مشارق الأرض و مغاربها، فنزل في حقّه آيات من سورة الكهف، مبتدئة بقوله: ﴿وَ يَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِي القَرْنَينِ قُلْ سَأَتْلُوا عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْراً﴾ (الكهف/ ٨٣) و منتهية بقوله: ﴿ وَ تَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذٍ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ وَ نُفِخَ فِي الصُّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعاً﴾ (الكهف/ ٩٩).

و أمّا الروح فوافاهم الجواب بقوله : ﴿ وَ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السُّوحِ قَلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَ مَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْم إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (الإسراء / ٨٥).

ثم إنّ النبي الأكرم لمّا قدم المدينة قالت أحبار اليهود: يا محمد أرأيت قولك ﴿وَ مَا أُوتِيتُمْ مِنَ العِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً إِيّانا تريد، أم قومك؟ قال: كلاّ، قالوا: فإنّك تتلو فيما جاءك: «إنّا قدأوتينا التوراة فيها بيان كلشيء» فقال رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم): «إنّها في علم الله قليل، و عندكم في ذلك ما يكفيكم لو أقمتموه». قال: فأنزل الله تعالى عليه فيما سألوه عنه من ذلك: ﴿ وَ لَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَة أَقُلاَمٌ وَ البَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللهِ إِنّ

هذا ما رُواه ابن هشـام في سيـرته، و لكـن المروي عـن الإمام الصـادق(عليه السلام) يختلف معه في جهات :

**الأولى** : إنّ صـريح مـا ورد فـي السيرة هـو أنّ قـريشاً بعثـوا إلـى أحبار اليهـود بالمدينة و المروي عنه(عليه السلام) أنّ قريشاً بعثوا إلى نجران .

الثانية : إنَّ المبعوث على ما في السيرة شخصان، و لكـن المرويّ عنه ثـلاثة أشخاص، و الثالث العاص بن وائل.

الثالثة : إنّ المسألة الثالثة على ما في السيرة هو السؤال عـن الروح و المروي عنه هو قصّة موسى حين أمره الله عزّ وجـلّ أن يتبع العالم و يتعلّم منه، فمن هو ذلك العالم وكيف تبعه و ما كانت قصّته معه؟

الرابعة : صريح السيرة أنَّ السؤال كان عن تُلاث مسائل، و المُزوكيَّ عنه أنَّ السؤال كان عن أربع مسائل، و المسألة الرابعة هو السؤال عن وقل المُالحة، فإن ادّعي علمها فهو كاذب، فإنَّ قيام الساعة لايعلمها إلاَّ الله (٢).

و يؤيّد كون السؤال عن أمر موسى باتباع العالم إنَّ هذه المسائل الثلاث وردت

(١) السيرة النبوية : ج١ ص٣٠٧و٣٠٨. (٢) تفسير القمي: ج٢ ص٣١.

في سورة الكهف()و أمّا السؤال عـن الـروح فقد ورد فـي سـورة الأسراء، الآيـ٨٥. و لو كان السؤال عن الروح لكان الأنسب الإجابة عن الجميع في سورة واحدة .

و وصفه بالأمين لرد اتهام اليهود إياه بالخيانة، و أنّه نقل النبوّة من نسل إسرائيل إلى أولاد إسماعيل، و أنّ قولهم «خان الأمين» افتراء على أمين الوحي .

كل ذلك يعرب عن أنّ اليهودكانوا يكنّون العداء لجبرئيل أو يظهرونه له، و عند ذلـك طـرحـوا هـذا السـۋال حتـى يعلـم لهــم مـوقـف النبـي(مـدّعـي النبـوّة) مـن عدوّهم(جبرئيـل) فإن قام بذمّه، كان مـن أنصارهم، و إن مدحه، قامـوا في وجهه،

فنزل الوحي بأنَّ الروح من أمر الله أي من مظاهر أمره سبحانه، فهو لايقُوم بما يقوم إلاً بأمر منه، فلو قام بإنزال البشارة فبأمره، و لو جاء بأمر العذاب و الإبادة فهو أيضاً من أمره وبذلك يعلم أنَّ تفسير الروح بروح الإنسان بعيد عن البيئة التي طرح فيها السؤال، فإنَّ البحث عن الروح و حقيقتها و حدوثها و قدمها يناسب البيئات الفلسفية لاغير.

(١)أعنى قوله سبحانه : ﴿إذ قمال موسى لفتيه لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضى حقباً ... ﴾ (الكهف/ ٤٠- ٨٢).

22.

# وفد الحبشة إلى النبي على أمر الدعوة :

لمما بلغ خبر رسول الله إلى الحبشة و هم نصارى، قدم منهم إلى مكمة عشرون رجلاً ليقفوا على حقيقة الأمر عن كثب، فوجدوا النبي في المسجد، فجلسوا إليه وكلموه و سألوه، و رجال من قريش في أنديتهم حول الكعبة، فلما فرغوا من مسألة رسول الله عمّا أراد، و دعاهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى الله عزّ و جلّ و تلا عليهم القرآن، فلما سمعوا القرآن فاضت أعينهم من الدمع، ثمّ استجابوا لله و آمنوا بالنبيّ و صدّقوه و عرفوا منه ما كان يوصف لهم في كتابهم من أمره، فلما قاموا عنه اعترضهم أبوجهل بن هشام في نفر من قريش فقالوا لهم : خيّبكم الله من ركب معنكم من ورائكم من أهل دينكم، ترتادون لهم لتأتوهم بخبر الرجل فلم تطمئن مجالسكم عنده حتى فارقتم دينكم، و صدّقتموه بما قال، مانعلم ركباً أحمق منكم، فقالوا لهم : سلام عليكم لانجاهلكم ، لنا ما نحن عليه، و لكم ما أنتم عليه، لم نأل أنفسنا خيراً، و فيهم نزل قوله سبحانه :

﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يُؤْمِنُونَ \* وَ إِذَا يُتْلَى عَلَيهِمْ قَالُوا آمَنَّا بِهِ إِنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ \* أُولِئِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُمْ مَرَّتَين بِما صَبَرُوا وَيَدْرَءُونَ بِالحَسَنَةِ السَّيِّنَةَ وَ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ \* وَ إِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَيَدْرَءُونَ بِالحَسَنَةِ السَّيِّنَةَ وَ مِمَّا رَزَقْنَاهُمُ يُنْفِقُونَ \* وَ إِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَيَدْرَءُونَ بِالحَسَنَةِ السَيِّئَةَ وَ مِمَّا رَزَقْنَاهُمُ يُنْفِقُونَ \* وَ إِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَصَالِتُونَ إِلَيْ مَا الْمَعْتَى الْمَعْتَابُ مِنْ وَبَعْمَا رَزَقْنَاهُمُ يُنْفِقُونَ \* وَ إِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَالتَعْذَرُ القَصَلِينَ أَرْ القَصَلُونَ مَا لَهُ إِنَّا عَنْهُ وَ إِذَا سَمِعُوا اللَّعْنَ وَ أَعْرَضُي مَ

(١)السيرة النبويّة، لابن هشام: ج١ ص٣٩٣، مجمع البيان: ج٢ ص٣٥٨، مع اختلاف يسير بين المصدرين .

#### $(\Lambda)$

# في رحاب الهجرة إلى يثرب

الهجرة في اللغة هو الخروج من أرض إلى أرض (`) فلو ترك إنسان أرضاً و انتقل إلى أرض أُخرى لغاية من الغايات ، يقال إنّه هاجر ، و لكنّها في مصطلح القرآن هو الإنتقال من أرض إلى أرض لغاية قدسية كحفظ الإيمان و التمكّن من إقامة الفرائض على وجه تكون قداسة الهدف مقوّماً لمفهوم المهاجرة إلى حدٍّ استعمله النبيّ في ترك المحرّمات و نبذ المعاصي و إن لم يكن هناك انتقال من مكان إلى مكان ، بل كان هناك انتقال الروح من العصيان إلى الطاعة . قال : «المهاجر من هجر ما حرّم الله عليه»(').

و الهجرة في مصطلح أهل السيرة و التاريخ و التفسير من المسلمين هو هجرة الرسول من موطنـه إلى يثرب للتخلّص من مؤامرة قريـش على سجنه أو قتله أو نفيه. وليس الرسول بدعاً في ذلك فقد ذكر القرآن مهاجرة لفيف من الأنبياء.

**الصَّالِحِينَ﴾(الصافَّات/ ٩٧\_ـ٩٠)فنزل الخليـل الأراضي المقدّسـة و وهبه سبحـانه** إسحاق و يعقوب . قال تعالى :

﴿وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَ يَعْقُوبَ وَ كُلًّا جَعَلْنَا نَبِيّاً﴾ (مريم/ ۴۹).

و هذا لـوط و قد تبع إبـراهيم و غـادر موطنه كمـا يحكي عنه قـوله سبحـانه : (العنكبوت/ ٢۶) فَ لَوُطٌ وَ قَالَ إِنِّى مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ (العنكبوت/ ٢۶)

و هذا موسى بن عمران فلمّا وقف على أنّ الملأ يأتمرون به ليقتلوه غادر أرض الفراعنة و نزل مدين . يقول سبحانه : ﴿ فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفاً يَتَرَقَّبُ قَـالَ رَبِّ نَجِّنِي مِنَ القَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾(القصص/ ٢١).

و أمّا النبيّ الأكرم فقد خرج في موسم الحج و لقيه فيه نفر من الخزرج فقال لهم: من أنتم؟ فقالوا: نفر من الخزرج، قال: أمن موالي يهود؟ قالوا: نعم. قال: أفلا تجلسون أكلّمكم؟ قالوا: بلى. فجلسوا معه فدعاهم إلى الله عزّ و جلّ و عرض عليهم الإسلام، و تلى عليهم القرآن. قال: و كان ممّا صنع الله بهم في الإسلام أن وأصحاب أوثان، و كانوا قد غزوهم ببلادهم، و كانوا إذا كان بينهم شيء قالوا لهم: إن نبيّنا مبعوث الآن قد أظلّ زمانه نتبعه فنقتلكم معه قتل عاد و إرم، فلمّا كلّم رسول الذي توحدكم به و كانوا أهل كتاب و علم، و كانوا هم أهل شرك وأصحاب أوثان، و كانوا قد غزوهم ببلادهم، و كانوا إذا كان بينهم شيء قالوا لهم: إن نبيّنا مبعوث الآن قد أظلّ زمانه نتبعه فنقتلكم معه قتل عاد و إرم، فلمّا كلّم رسول الله أولئك النفر و دعاهم إلى الله، قال بعضهم لبعض: يا قوم، تعلموا و الله إنّه النبيّ و قبلوا منه ما عرض عليهم من الإسلام، و قالوا: إنّا قد تركنا قومنا، و لاقوم بينهم من الذي توعدكم به اليهود، فلاتسبقنكم إليه. فأجابوه فيما دعاهم إليه بأن صدقوه و قبلوا منه ما عرض عليهم من الإسلام، و قالوا: إنّا قد تركنا قومنا، و لاقوم بينهم من العداوة و الشر ما بينهم، فعسى أن يجمعهم الله بك، فستقدم عليهم، فندعوعم إلى أمرك، و تعرض عليهم الذي أبيناك إليه من هذا الدين، فإن يجمعهم الله عليه فلا رجل أعزّ منك.

ثمّ انصرفوا عـن رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) راجعيـن إلى بلادهم، و قد آمنوا و صدّقوا . فلمّا قدموا المدينة إلـي قومهم ذكروا لهم رسول الله و دعوهم إلى الإسلام، حتّى فشا فيهم، فلم يبق دار من دور الأنصار إلاّ و فيه ذكر لرسول الله .

حتّى إذا كـان في العام المقبل و أتـى الموسم مـن الخزرجيين اثنا عشـر رجلاً بالعقبة، فبايعوا رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) على بيعة النساء<sup>(ر)</sup>و ذلك قبل أن تفرض عليهم الحرب ...

يقول عبادة بن الصامت : فبايعنا على أن لانشرك بالله شيئاً و لانسرق و لانزني و لانقتـل أولادنا ولانـأتـي ببهتان نفتـريه مـن بيـن أيدينـا و أرجلنـا، و لانعصيه فـي معروف . و قال النبيّ : فـإن وقيتم فلكم الجنّة و إن خشيتم من ذلك شيئاً فـأمركم إلى الله عزّ و جلّ إن شاء عذّب و إن شاء غفر...

ثم إنّ النبي بعث إلى يشرب مصعب بن عمير ليعلّمهم القرآن، و ذلك باستدعاء أسعد بن زرارة \_ أحد رؤساء الخزرجيين \_، فصارت نتيجة ذلك أن وافي النبيّ في العام المقبل في العقبة الثانية وفود من الخزرجيين و الأوسيين، فبايعوا النبيّ في الشعب ...

فتكلّم رسول الله، فتلا القرآن، و دعا إلـي الله، و رغَّب في الإسلام. ثـمّ قال أبايعكم على أن تمنعوني ممّا تمنعون منه نساءكم و أبناءكم...

فقام أبوالهيثم بن التيهان، و قال يا رسول الله : إنّ بيننا و بين الرجال حبالاً وإنّا قاطعوها فهل عسيت إن نحن فعلنا ذلك ثمّ أظهرك الله أن ترجع إلى قومك و تدعنا؟ قال : فتبسّم رسول الله ثمّ قـال : بل الدم بـالدم، و الهدم بـالهدم (<sup>(1)</sup>أنا منكم و أنتم منّي، أحارب من حاربتم، و أسالم من سالمتم...

ثمَّ قال: أخرجوا إلتي منكم اثنتي عشر نقيباً ليكونوا على قومهم بما فيهم،

(١)ذكر الله تعالى بيعة النساء في القرآن و قال : ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايعْنَكَ عَلَى أَنْ لايَشْرِكْنَ بِاللهِ شَيْئاً وَ لايسر فَنَ وَ لايزْنِينَ وَ لايقْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ وَ لايأْتِينَ ببُهْتَانِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَ أَرْجُلِهِنَّ وَ لابَعْصِينَكَ فِي مَعَمْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللهَ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾(الممتحنة/ ١٢). ترى المماثلة بين بيعة الخزرجيّين و بيعة النساء في الموادّ والمضامين. (٢)الهدم: الحرمة، أي ذمتي و حرمتي حرمتكم.

فأخرجوا منهم اثنّي عشر نقيباً تسعة من الخزرج و ثلاثة من الأوس ...

فلمًا انتشرت مبايعة الأوس و الخزرج لرسول الله، خافت قريش على نفسها خصوصاً بعد ما وقفوا على أنّ المعذّبين في مكّة أخذوا يهاجرون إلى يثرب، فأذعنوا أنّ النبيّ أيضاً سوف يخرج إليهم و يتّخذها مأوى لنفسهِ و أصحابه، و ليشنّ عليهم الحرب و ينكّلهم، فاجتمعوا...

قال ابن إسحاق : «فلمّا رأت قريش أنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد صارت لـه شيعة وأصحـاب من غيـرهم بغيـر بلدهـم و رأوا خروج أصحـابه مـن المهاجرين إليهم، عرفوا أنّهم قد نزلوا داراً، وأصابوا منهم منعة، فحذروا خروج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إليهم، و عرفوا أنّه قد أجمع لحربهـم. فاجتمعوا له في دار النـدوة و هي دار قصيّ بـن كلاب التي كـانت قـريش لاتقضي أمـراً إلآ فيها، يتشاورون فيها ما يصنعون في أمر رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) حين خافوه...

فتشاوروا فقال قائل منهم : إحبسوه في الحديد و اغلقوا عليه باباً، ثمّ تربّصوا به ما أصاب من الشعراء الذين كانوا قبله : زهيراً و النابغة حتّى يصيبهُ ما أصابهم، و قال قائل منهم : نخرجه من بين أظهرنا فننفيه من بلادنا، و قال أبوجهل بن هشام : أرى أن نأخذ من كل قبيلة فتى شابًا جليداً نسيباً و سيطاً فينا، ثمّ نعطي كل فتى منهم سيفاً صارماً، ثمّ يعمدوا إليه فيضربوه بها ضربة رجل واحد، فيقتلوه فنستريح منه، فإنّهم إذا فعلوا ذلك تفرّق دمه في القبائل جميعاً، فلم يقدر بنوعبد مناف على حرب قومهم جميعاً، فرضوا منا بالعقل فعقلناه لهم، فتفرّق القوم على ذلك وَ هم مجمعون له، فأتى جبرئيل و قال : لاتبت هذه الليلة على فراشك الذي كنت تبيت عليه . قال: فلما كان عتمة من الليل إجتمعوا على بابه يرصدونه متى ينام فيثبون عليه، فلما رآى لما يسول الله مكانهم قال لعلي بن أبي طالب : نم على فراشي و تسبّخ ببردي هذا الحضرمي الأخضر فنم فيه، فخرج عليهم رسول الله، و أخذ الله تعالى على أبصارهم عنه، و جعل القوم يتطلّعون فيرون علياً على الفراش متسجياً برد رسول الله، فيقولون : عنه، و جعل القوم يتطلّعون فيرون علياً على الفراش متسجياً برد رسول الله، فيقولون في أبصارهم و الله إنّ هذا لمحمد نائماً عليه برده، فلم يبرحوا كذلك، و حتى أبصارهم

(رضي الله عنه) عن الفراش»(``... فباء وا بالفشل وانصرفوا عن إيذاء علي وقتله .

و إلى تلك المؤامرة يشير قوله سبحانه : ﴿ وَ إِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُنْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَو يُخْرِجُوكَ وَ يَمْكُرُونَ وَ يَمْكُرُ اللهُ وَ اللهُ خَيْرُ المَاكِرِينَ﴾(الأنفال/ ٣٠). و فيه تصريح بآرائهم الثلاثة التي أبدوا بها في الندوة، و أجمعوا على القتل.

عزب عن قريش أنّه سبحانه تعهد على نفسه نصر أنبيائه و رسله، فقال سبحانه : ﴿وَ لَقَــَدْ سَبَقَــَتْ كَلِمَتُنا لِعِبتَادِنَا المُرُسَلِينَ \* إِنَّهِـمُ لَهِمُ المَنْصُورُونَ (الصافّات/ ١٧١-١٧٢).

أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عليّاً أن يتخلّف بعده بمكّة حتّى يؤدّي عن رسول الله الأمانة التي كانت عنده للناس، و ليس بمكّة أحد عنده شيء إلآ وضعه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عند علي، فخرج رسول الله عامداً إلى غار بثور <sup>(۲)</sup> و بقى فيها ثلاثاً،و استنفدت قريش طاقتها في الوقوف على محلّه، وجعلت مائة ناقة لمن يردّه إليها، فخرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مع دليله(عبدالله بن أرقط) و معهما أبوبكر فسلك بهما أسفل مكّة ثمّ مضىٰ على الساحل حتّى عارض الطريق أسفل من عسفان حتى قدم قباء باثنتىٰ عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الأوّل يوم الإثنين، حتّى اشتدّ الضحى و كانت الشمس تعتدل<sup>(۲)</sup>.

و إلى هجرتمه هذه و اختفائه في الغار و نزول نصرته سبحانه عليه يشير قبوله

سىحانە :

﴿ إِلاَّ تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْهُمَا فِي الغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَتَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَ أَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَ جَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا الشُّفْلَى وَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ العُلْيَا وَ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (التوبة / ۴۰).

TTV

و الضمير في قـوله : ﴿ أَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهُ ﴾ يرجع إلى النبتي بشهادة قوله : ﴿ وَ أَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا﴾ . فما هي النكتة في افراد الضمير؟

روى البيهقي عن ابـن عباس:كان رسول الله بمكّة فأمر بالهجرة و أنزل عليه : ﴿ وَ قُلْ رَبِّ أَذْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَ أَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِـدْقٍ واجْعَلْ لِي مِنْ لَـدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً﴾(الإسراء/ ٨٠)<sup>(١)</sup>.

و قد نقل غير واحد من المفسّرين : إنّ النبيّ لمّا بلغ في هجرته الجحفة تذكّر موطنه، فنزل عليه الوحي مبشّراً بـأنّه سوف يـرد إلى موطنـه و يزوره، قال سبحـانه : ﴿ إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ القُرْآنَ لَرَادُّكَ إِلَى مَعَادِ﴾(القصص/ ٨٥).

روى السيوطي : «لمّا خرج النبي من مكّة فبلغ الجحفة اشتاق إلى مكّة فأنزل الله : إِنَّ الَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ القُرْآنَ لَرَادُّكَ إِلَى مَعَادَ : إلى مكّة ، و عن علي بن الحسين (عليه السلام) قال : كل القرآن مكّي أو مدني غير قوله : ﴿إِنَّ الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد ) فإنّها أنزلت على رسول الله بالجحفة حين خرج إلى المدينة فلاهي مكّية و لامدنية ، و كل آية نزلت على رسول الله قبل الهجرة فهي مكيّة نزلت بمكة أو بغيرها من البلدان ، و كل آية نزلت بالمدينة بعد الهجرة فإنّها مدنيّة نزلت بالمدينة أو بغيرها من البلدان ، و كل آية نزلت بالمدينة بعد الهجرة فإنّها مدنيّة

و قد أشار الـذكر الحكيم إلى مـوطنه(صلّى الله عليـه و آله و سلّـم) بقولـه : ﴿وَكَأَيَّنْ مِنْ قَرْيَمَة هِيَ أَشَـدُ قُـوَةً مِنْ قَـزَيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتِكَ أَهْلَكْنَاهُمْ فَلاَناصِرَ

#### قدومه على قباء

قدم النبي حسب ما يذكره ابن هشام قباء لاثنتي عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الأوّل يوم الإثنيـن حين اشتدّ الضحـى و كانت الشمس تعتـدل، و أقام علي بـن أبي طالب بمكة ثلاثليال و أيامها حتـى أدّى عن رسول الله الودائع التي كانت لرسول الله عنده، حتى إذا فرغ منها لحق برسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم).

فأقام رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بـ «قباء» في بني أمر بن عوف يوم الإثنين و يوم الثلاثاء و يوم الأربعاء و يوم الخميس، و أسّس مسجده الذي أشير إليه في قوله سبحانه : ﴿ لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُوَى مِنْ أَوَّلِ يَوْم أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَ اللهُ يُحِبُّ المُطَهِّرِينَ ﴾ (التوبة/ ١٠٨)<sup>(١)</sup>.

إطلالة على نشأة التاريخ الهجري

المشهور إنّ أوّل من أرّخ بالتاريخ الهجري هو عمر بن الخطاب. يقول اليعقوبي: \*و فيها (سنة ١۶هـ) أرّخ عمر الكتب و أراد أن يكتب التاريخ منذ مولد رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ثمّ قال:من المبعث، فأشار عليه علي بن أبي طالب(عليه السلام) أن يكتبه من الهجرة، فكتبه من الهجرة»(").

و روى الحاكم عن سعيد بن المسيب أنَّه قـال : جمع عمر الناس فسألهم من أي يوم يكتب التباريخ؟ فقال علي بن أبي طالب: من يوم هاجر رسبول الله، و ترك أرض الشرك، ففعله عمر(رضي الله عنه)، هذا حديث صحيح الإسناد، و لم يخرجاه(٣).

(١)مجمع البيان: ج٣ ص٧٢. (٢)تاريخ اليعقوبي : ج٢ ص١٣٥ (طبع النجف) . (٣)مستدرك الصحيحين، الحاكم: ج٣ ص١٤.

و يظهر من ابـن كثير الدمشقي أنّ اليعقوبـي و الحاكم لخّصا القصـة و كانت هي أطول ممّا ذكراه . حيث نقل عن الواقدي أنّه قال :

«و في الـربيع الأوّل مـن هذه السنة ــ أعني سنة ٢٤ ــ كتب عمر بـن الخطاب التاريخ و هو أوّل من كتبه .

و أضاف ابن كثير قائلاً: قد ذكرنا سببه في سيرة عمر، وذلك أنّه رفع إلى عمر صكّ مكتوب لرجل على آخر بدين يحلّ عليه في شعبان، فقال: أي شعبان؟ أمن هذه السنة أم التي قبلها، أم التي بعدها؟ ثمّ جمع الناس فقال: ضعوا للناس شيئاً يعرفون فيه حلول ديونهم، فيقال: إنّهم أراد بعضهم أن يؤرّخوا كما تؤرّخ الفرس بملوكهم كلّما هلك ملك أرّخوا من تاريخ ولاية الذي بعده فكرهوا ذلك، و منهم من قال: أرّخوا بتاريخ الروم من زمان إسكندر فكرهوا ذلك، ولطوله أيضاً، و قال قائلون: أرّخوا من مولد رسول الله، وقال آخرون: من مبعثه (صلّى الله عليه وآله وسلّم)، و أشار علي بن أبي طالب و آخرون أن يؤرّخ من هجرته من مكّة إلى المدينة لظهوره لكل أحد، فإنّه أظهر من المولد و المبعث، فاستحسن ذلك عمر و الصحابة، فأمر عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله، وقال آخرون: من مبعثه (صلّى الله عليه وآله وسلّم)، الكل أحد، فإنّه أظهر من المولد و المبعث، فاستحسن ذلك عمر و الصحابة، فأمر عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأزّخوا من أوّل تلك عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأزّخوا من أوّل تلك عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأزّخوا من أوّل تلك عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأرّخوا من أوّل تلك عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله (صلّى الله عليه و أله و سلّم) وأزّخوا من أوّل تلك عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله (صلّى الله عليه و أله و سلّم) وأرّخوا من أوّل تلك عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله (صلّى الله عليه و أله و سلّم) وأرّخوا من أوّل الك عمر أن يؤرّخ من هرموم الله (صلّى الله عليه و أله و سلّم) الى المدينة، والجمهور السنة من ربيع الأوّل لقدومه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى المدينة، والجمهور السنة من أن أوّل السنة من المحرّم لأنّه أضل الله تختلف الشهور، فإنّ المحرّم أوّل السنة الهلالية العربية (").

و لكن الجزم و الإذعان بصحّة هذه النقول مشكل، و الظاهر أنَّ أوَّل من أرَّخ بالسنة الهجريّة، هـو النبيّ الأكرم حسب تضافر النصوص الموجـودة في ثنايا الكتب و ماظفرنا عليه من النصوص تدلُّ على كون التأريخ بالهجرة في زمن النبي و بعده .

(١)كذا في المصدر و الظاهر زيادة كلمة عن .
 (٢)البداية و النهاية : ج٧ ص٧٥ و٧۶. طبع دار الكتب العلمية .

11.

١ ـ ما روي عـن الزهري : إنّ رسول الله لمـّا قدم المدينة مهـاجراً أمر بالتـاريخ فكتب في ربيع الأوّل'').

٢ ـ ما رواه الحاكم و صحّحه عن عبد الله بن العباس أنّه قال : كان التاريخ في السنة التي قدم فيها رسول الله المدينة ، وفيها ولد عبد الله بن الزبير (').

و دلالته على المقصود واضحة، لأنّه قال: «كان التاريخ في السنة» و لم يقل «من السنة».

٣ - إنَّ بعض الصحابة كانوا يعدّون بالأشهر من مهاجرة النبيّ(صلّى الله عليه وآله و سلّم) إلـى أواسط السنة الخامسة، مثـلاً أرّخوا تحويل القبلـة على رأس سبعة عشر شهراً، و فرض رمضان على رأس ثمانية عشر شهراً من هجرة الرسول(").

«بسم الله الرّحمن الرّحيم . هذا كتاب من محمد رسول الله \_ سأله سلمان وصيّة بأخيه ماهبنداز أهل بيته و عقبه ... » و في آخر العهد : «و كتب علي بن أبي طالب بأمر سما الله في حجر من نقت معن المرتب من أبر ك

و ذكره أيضاً أبو محمد بن حيّان عن بعض من عني بهذا الشأن : إنّ رهطاً من ولد أخي سلمان بشيراز زعيمهم رجل يقال له(غسّان) بن زاذان معهم هذا الكتاب بخط علي بـن أبي طالب في يدغسـان، مكتوب في أديم أبيض مختوم بخـاتم النبي و خاتم أبي بكر و علي \_ رضي الله عنهما \_ على هذا العهد حـرفاً بحرف إلاّ أنّه قال : و كتب علي بن أبي طالب، و لم يذكر عيينة مع الجماعة <sup>(١)</sup>.

و نقل أيضاً عن أبي كثير بن عبدالرحمان بن عبد الله بن سلمان الفارسي، عن أبيه، عن جدّه أنّ النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أملى هذا الكتاب على علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ : هذا مافادى محمد بن عبدالله رسول الله فـدى سلمان الفارسي من عثمان بن الأشهل اليهودي، ثمّ القرظي بغرس ثلاثمائة نخلة و أربعين أوقية ذهب، فقد برئ محمد بن عبدالله رسول الله لثمن سلمان الفارسي، و ولاؤه لمحمد بن عبدالله رسول الله و أهل بيته فليس لأحد على سلمان سبيل. شهد على ذلك : أبوبكر الصديق و عمر بن الخطاب و علي بن أبي طالب ... و كتب علي بن وسلّم)<sup>(1)</sup>.

0\_ كتب خالد بن الوليد لأهل دمشق : إنتي قد أمنتهم على دمائهـم و أموالهم وكنائسهم ... و في آخـره شهد أبو عبيدة بن الجـرّاح و شرحبيـل بن حسنـة، و كتب سنة١٣ <sup>(٣)</sup>.

and the second second

العاملي في مقاله في مجلة الهادي <sup>(١)</sup>و هذا يعرب عن أنّ التاريخ بالهجرة كان قبل الخليفة، و غاية ما يمكن تصحيح ما ورد بأنّ الخليفة أرّخ بالهجرة هو أنّ النبيّ أرّخ بالهجرة و لم يشتهر بين الناس لقلّة حاجاتهم إلى التاريخ، فلمّا انتشر الإسلام خارج الجزيرة مسّت الحاجة إلى تاريخ الكتب و الرسائل الواردة من مختلف الأرجاء، جمع الخليفة صحابة النبي وأشار الإمام بنفس مافعله رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم).

و ممّا يؤسف لـه أنّ المسلمين نسوا أمجادهم التاريخية و الحضارية التي كرّمهـم الإسلام بهـا، فعـادوا يـؤرّخون كتبهـم و رسـائلهـم بـالتاريخ المسيحي، فكأنّهم فنشوا الله فأنسَاهُم أنفُسَهُم و قد رأيـت بعيني رسالـة لشيخ الأزهـر الشيخ محمود عبد الحليـم و قد أرّخها بالتاريخ المسيحي الميلادي و لم يذكر ــ حتّى في جنبه ـ التاريخ الهجري، فإذا كان هذا حال شيخ الأزهر فما ظنّك بغيره؟

إذا كان ربّ البيت بالدّف مولعاً فشيمة أهل البيت كلّهم رقص

و من الواجب على المسلمين أن لايتنازلوا عن أقل شيء ممّا يرجع إلى تاريخهم و حضارتهم و دينهم، حتى انّ ذكر التاريخ الميلادي جنب التاريخ الهجري نوع ترويج له و مماشاة مع الكفر، و لم يزل أعداء الدين يتآمرون على الإسلام و المسلمين بمسخ شخصيتهم الإسلامية و اقتلاع جذور مبادئها، وقدشهدنا في يلدنا العزيز إيران مثل ذلك عام ١٣٩۶ هـق. فقد قام طاغوت إيران بتبديل التاريخ

(١)العدد السادس من السنة الخامسة و هو مقال ممتع .

### نزول النبيّ بالمدينة :

خرج رسول الله (صلّي الله عليه و آله و سلّم) يوم الجمعة من «قبا» فأدرك الجمعة في بني سالم بن عوف فكانت أوّل جمعة أقامها بالمدينة، و كان لايمر على قبيلة إلا قالوا:أقم عندنا، فيقول النبيّ خلُّوا سبيلها(الناقة) فإنَّهـ امأمورة، حتَّى إذا أتت دار بني مالك بن النجّار، بركت نـاقته على باب مسجده و هو مربد () فنزل رسول الله فاحتمل أبو أيّوب رحله فوضعه في بيته، و سـأل عن المربد لمن هو، فقـال معاذبن عفراء : هو لسهل و سهيل ابني عمرو و هما يتيمان لبي و سارضيهما منه، فـاتّخذه مسجـداً، فأمـر به رسـول الله أن يبني مسجـداً، و نـزل رسول الله حتـي بني مسجـده و مسكنه، فعمل فيه رسول الله ليرغّب المسلمين في العمل فيه، فعمل فيه المهاجرون والأنصار و دأبوا، فقال قائل من المسلمين :

لذاك متبا العميل المضلل لئن قعدنا و النبي يعمل

و ممّن ساهم في بناء المسجد عمّار بن ياسر و قد أثقلوه باللبن، فقال: يا رسول الله : قتلوني، يحمّلون عليّ مالا يحملون، قالت أمّ سلمة زوجة النبي(صلّي الله عليه و آله و سلّم): فرأيت رسول الله ينفض و فرته بيده و كان رجلاً جعداً، و هو يقول: و يح ابن سميّة ليسوا بالذين يقتلونك إنّما تقتلك الفئة الباغية .

و ارتجز علي بن أبي طالب(عليه السلام) يومئذ :

لايستوى من يعمّر المساجدا يدأب فيه قائماً و قاعداً و من يرىٰ عن الغبار حائداً

و قمد كان بيـن أصحـاب رسول الله مـن يستنكـف العمل، فهـذا الـرجز مـن على(عليه السلام) كمان بقصد التعريض به، و قد قال ابـن إسحاق: إنَّ المقصود به عثمان بن عفان، و في المواهب اللدنية : إنَّ المقصود عثمان بن مظعون .

(١)الموضع الذي يجفّف فيه التمر.

فأقام رسـول الله بالمدينة إذ قدمها شهـر ربيع الأوّل إلى صفر من السنـة التالية حتّى بنىٰ له فيها مسجده و مساكنه، فلم يبق دار من دور الأنصار إلاّ أسلم أهلها إلاّ حيّ من الأوس، فإنّهم أقاموا على شركهم .

و لأجل استتباب الأمن، و إضفاء طابع الوحدة السياسية على القبائل التي تستوطن يثرب و ما جاورها كتب رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) كتاباً بين المهاجرين و الأنصار، وادع فيه اليهود وعاهدهم و أقرّهم على دينهم و أموالهم وشرط لهم و اشترط عليهم.

و قد نقل ابن هشام الكتاب برمّته و هو أوّل منشور سياسي أدلى به النبي إبّان نزوله بالمدينة .

و لم يكتف بذلك حتى آخى بين المهاجرين و الأنصار، فقال : تآخوا في الله أخوين أخوين، ثمّ أخذ بيد علي بن أبي طالب، فقال : هذا أخي، فكان رسول الله سيّد المرسلين و إمام المتقين و رسول رب العالمين الذي ليس له نظير من العباد وعلي بن أبي طالب(عليه السلام) أخوين، و كان حمزة بن عبد المطلب أسد الله وأسد رسوله و عمّه و زيد بن حارثة مولى رسول الله أخوين، و إليه أوصى حمزة يوم أحد حين حضره القتال إن حدث به حادث الموت، فهكذا تآخى المهاجرون والأنصار أخوين أخوين .

فلمّا اطمأنَّ رسول الله بالمدينة و التفَّ حوله إخوانه من المهاجرين و اجتمع

و كان أحبار اليهود هم الذين يسألون رسول الله و يشاغبونه ليلبسوا الحقّ بالباطل، فكان القرآن ينزل فيهم فيما يسألون عنه .

> و كان المجتمع اليهودي عبارة عن مجموع قبائل ثلاث : ١ ـ بني قينقاع . ٢ ـ بني النضير . ٣ ـ بني قريظة .

و كانت تلك القبائل مليئة بالأحبار و هم الذين شُنُّوا حرب الاستنزاف الخفيَّة على النبي، و استمدّوا ممّن اجتمع إليهم من منافقي الأنصار، و إليـك استعراض ما بدر منهم من جدال على ضوء ما ورد في القرآن الكريم.

مجادلة أهل الكتاب

كانت بيئة مكّة قاعدة للشرك و المشركين و لم يكن هناك حبر و لاراهب، بل و لايهودي و لانصراني إلاّ شرذمة قليلة لاتتجاوز عدد الأصابع من أمثال ورقة بن نوفل، و عثمان بـن حويرث اللـّذين تنصّرا قبل الإسـلام، و كانت قـريش تغط فـي الكفر و الشرك إلاّ أُناس قليل المقتفين أثر الخليل المسمّين بالأحناف'<sup>()</sup>.

(١)السيرة النبوية : ج١ ص٢٢٢\_٢٢٢ .

ورد في القرآن الكريم سواء كانت راجعة إلى الأحبار و الرهبان أم إلى غيرهم، و إنّما الهدف تبيين مادار بين النبي وبين أحبار اليهود في يشرب قبل إجلائهم و إبادتهم، و كان الكل في السنين الخمس الأولى إلى أوان حرب الخندق حيث استأصل نسل اليهود في المدينة و لم يبق منهم أحد إلاّ كعب القرظي().

تنبَّؤ القرآن عن شدّة عداوة اليهود :

تنبّا القرآن الكريم عن قسوة اليهود و شدّة عدائهم كالمشركين بينما كان المسيحيون على خلاف ذلك، فكانوا أقرب الناس مودة للذين آمنوا، قال سبحانه : للَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِنَ وَ رُهْبَاناً وَ أَنَّهُمْ لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِنَ وَ رُهْبَاناً وَ أَنَّهُمْ للَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِنَ وَ رُهْبَاناً وَ أَنَّهُمْ للَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِنَ وَ رُهْبَاناً وَ أَنَّهُمْ لاَ يَسْتَخْبِرُونَ \* وَ إِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُبَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ \* وَ إِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُبَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَا عَرَفُوا مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَاهِدِينَ (المائدة ٢ مو ٢٨) و لأجل ذلك نرى مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنًا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَاهِدِينَ (المائدة ٢ مو ٢ مو عب مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَا فَاكْتُبْنَا مَعَ النَّاهِدِينَ والمائدة ٢ مو المائد مو عب الأحبار من الذين دستُوا بإسلامهم كثيراً من البدع اليهودية بين المسلمين ، بينما نرى الأحبار من الذين دستُوا بإسلامهم كثيراً من البدع اليهودية بين المسلمين ، والما نرى الأميار مو ما ذلك إلا لأنة كان فيه م قسيسون و رهبان ، مالوا إلى الحقو و اعتنقوه و صدّقوا به فتبعهم غيرهم .

(١)هو والد محمد بن كعب القرظي، القصّاص الذي ملأت كتب التاريخ و التفسير قصصه، فتدبّر.

TTV

﴿ وَ لَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَ مِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ

الدعوة إلى أصل مشترك بين الشرائع السماوية :

إنَّ التوحيد في العبادة هو الأصل المشترك الذي قام عليه صرح الشرائع السماوية، و من العجب انَّ أهل الكتاب الذي يضفون على أنفسهم أنَّهم من أنصار لواء التوحيد، قدانحرفوا عن هذا الأصل الأصيل، فعاد يتّخذ بعضهم بعضاً أرباباً من دون الله، فجاء الوحي يدعوهم إلى العودة إلى هذا الأصل، و الإنضواء تحت رايته الخفّاقة، قال سبحانه:

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ تَعَالَوا إِلَى كَلِمَةٍ سَواءٍ بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ الله وَلاَنُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَ لاَيَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْباباً مِنْ دُونِ اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ﴾ (آل عمران/ ۶۴).

و لأجل إيقاف القبارئ على نمباذج من إنحراف اليهود والنصباري عن هذا الأصل المشترك على أبعاده المختلفة(التوحيد في العببادة ـ التوحيد في الربوبية ... ) نذكر بعض عقائدهم الخرافية حسبما ورد في القرآن الكريم .

الاعتقاد بمبدأ البنوّة للباري جلّ و علا:

و قد تمخّض الانحراف عن أصل التوحيد، و بلغ الذروة حيث اتّخذوا لله ابناً باسم عزير و المسيح و هم يضاهئون بذلك قول الكافرين، و إليه الإشارة في قوله عزّ و جلّ : ﴿ وَ قَالَتِ اليَهُودُ عُزَيْزٌ ابْنُ اللهِ وَ قَالَتِ النَّصَارَى المَسِيحُ ابْنُ اللهِ ذِلْكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ (التوبة/ ٣٠).

إنَّ اليهود اليوم و إن كانت تنكر تلك النسبة و لاتدين بها ولكنَّها كانت موجودة في عصر نزول القرآن، و لأجل ذلك لم تعترض اليهود على النبيَّ الأكرم .

و المستفاد مـن الآية انّ الاعتَقـاد بمبدأ البنـوّة للباري جـلّ و علا ذات خلفيَّـة تاريخيَّة و لعلّ الآية تشيـر إلى عقيدة التثليث التي كانت تدين بهـا الهندوكية كما هو الظاهر من آثار آلهتهم المجسّمة المثلَّثة <sup>(1)</sup>.

و بما أنّ للتثليث دعامة راسخة في الديانة النصرانية أفـاض القرآن القول فيه، يليق بنا الإسهابِ في تناول أطراف هذا الموضوع .

ذاتية التوحيد و ظاهرة التثليث :

لقد تمثَّلـت ظاهرة التثليـث في الديانـة النصرانية عصـر نزول القرآن فـي صور مختلفة تناولها القرآن الكريم بالذكر.

فتارة يقولون المسيح هو الله . و أخرى يصرّحون بالثالوث المقدّس ، و إنّ هناك ثلاث آلهاتٍ بإسم إله الأب ، و إله الإبن ، و روح القدس . و ثالثة إنّ المسيح ابن الله .

(١)لاحظ : الآثار الوثنية في الديانة النصرانية .

المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَ قَالَ المَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَ رَبَّكُمْ إِنَّهُ مَن يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْحَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجَنَّةَ وَ مَأْوَاهُ النَّارُ وَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَار ﴾ (المائدة / ٧٢).

فالآية تعرب عن أنَّ المسيح عنـد طائفة منهم هـو الربِّ الخـالق، و بعبـارة أخرى : إنَّ الله اتَّحد بالمسيح اتَّحاد الـذات، فصارا شيئاً واحداً و صار الناسوت لاهوتأ^.

و الذيبن يقولون من النصاري : إنَّ الله هو المسيح ابن مريم هم اليعقبوبية، و اللائق بهذا القول هـ و إنكار التثليث، و لكن لايخلو مذهب مـن مذاهب النصاري منه، و قد رد القرآن على ذلك الزعم بما نقله عن المسيح بأنَّه قال : ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اغْبُدُوا رَبِّي وَ رَبَّكُمْ ... ﴾ فهو يدّل على أنّه عبد مثلهم كما أنّ قوله : ﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ﴾ يدلّ على أنّ من يجعل لله شريكاً في الوهيّت، فهو مشرك كافر، محرّم عليه الجنّة . و في هـذا القول مزيد عنـاية بإبطال ما ينسبونه إلى المسيح من حديث التفدية و أنّه (عليه السلام) باختياره الصلب فدى بنفسه عنهم، فهم مغفور لهم، مرفوع عنهم التكاليف الإلهية، و مصيرهم إلى الجنَّة ولايمسّون ناراً.

كيف يقولون ذلك مع أنه (عليه السلام) كان يقول : ﴿ مَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجَنَّةَ وَ مَأْوَاهُ النَّارُ وَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ ٢٠٠.

ب - الله ثالث ثلاثة أو الثالوث المقدس :

و كان هناك قسم آخر من الانحراف عن خط التوحيد يتجسّد في القول بأنَّ الله ا ثالث ثلاثة كما يحكيه قوله سبحانه :

﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالِتُ تَكَانَةٍ وَ مَا مِنْ إِلَمٍ إِلاَّ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَ إِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمُ عَنَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (المائدة/ ٧٣) و القائل بهذه

(١)مجمع البيان: ج٢ ص٢٢٨. (٢)التبيان: ج٣ ص٥٨٧.

25.

المقالة هم جمهور النصارى من الملكانية و اليعقوبية، و النسطورية و المقصود أنّه أحد الثلاثة : الأب و الإبـن و روح القدس أي أنّه ينطبـق على كل واحـد من الثـلاثة و هذا لازم قولهم : إنّ الأب إلـه، و الإبن إله، و الروح إله، و هو ثـلاثة و هو واحد، و يمثّلون لـذلك بقولهم : إنّ زيـدبن عمرو إنسان فهنـاك أمور ثلاثة هـي زيد، و ابن عمرو و الإنسان، و هناك أمر واحد و هو المنعوت بهذه النعوت .

و يلاحظ عليه : أنّ هذه الكثرة إن كانت حقيقية غير اعتبارية أوجبت الكثرة في المنعوت حقيقة، و إنّ المنعوت إن كان واحداً حقيقة أوجب ذلك أن تكون الكثرة اعتبارية غير حقّيقيّة، فالجمع بين هذه الكثرة العددية و الوحدة العددية كما في المثال بحسب الحقيقة ممّا يستنكف العقل عن تعقّله.

و لأجل ذلك التجا دعاة النصاري في الآونة الأخيرة إلى القول بـأنّ مسألـة التثليث من المسـائل المـأثورة مـن مـذاهـب الأسلاف وهـي لاتخضـع للموازيـن العلميّة(').

و قد رد الذكر الحكيم على ذلك بقوله : ﴿ وَ مَا مِنْ إِلَمْ إِلاَ إِلَهُ وَاحِدٌ ... ﴾ ببيان أنّ الله سبحانه لايقبل بـذاته المتعالية، الكثرة بوجـه من الوجوه،فهو تعالى ذاته واحد و إذا اتصف بصفاته الكريمة و أسمائه الحسنى لـم يزد ذلك على ذاته الواحدة شيئاً، و لا الصفة إذا أضيفت إليها أورثـت كثرة و تعدّداً، فهو تعالى أحـديّ الذات لاينقسم لا في خارج و لافي وهم و لا في عقل .

و يستفاد من قوله : ﴿ وَ إِنْ لَمْ يَنْتَهَمُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ بحكم الإتيان بلفظ (منهم) المشعرة بالتبعيض ... إنَّ هناك طائفة لايعتقدون بالتثليث و لايقولون في المسيح إلاَّ إنَّه عبد الله و رسول ه كما عليه مسيحيَّة الحبشة بعضهم أو جلَّهم .

(١)الميزان : ج۴ ص ٧٠.

مشكلة الجمع بين التوحيد و التثليث :

إنَّ المسيحيين يعتبرون أنفسهم موّحدين و إنَّهم من المقتفين أثر التوحيد الذي جاءت بـه جميع الشـرائع السماويـة، و من جانـب آخر يعتقـدون بالتثليـث اعتقاداً جازماً، و هذان لايجتمعان إلاَّ أن يكون أحد الوصفين حقيقيّاً و الآخر مجازيّاً و لكنّهم ياللأسف يقولون بكونهما معاً حقيقيين، و لأجل ذلك أصبحت عندهم: ١ =٣ و هو محال ببداهة العقل.

و القرآن الكريم ينسب التثليث إلى أقوام آخرين كانوا قبل المسيح و المسيحيّة و هؤلاء إنَّما اتَّبعوا أولئك، و لعلَّ الثالوث الهنـدي هو الأصل حيث يعتقدون بأنَّ الإله الواحد له مظاهر ثلاثة : «برهما» : «الموجد»، و «فيشفو» : «الحافظ»، و «سيفا» : «المميت» فقد دان بتلك العقيدة المسيحيّون بعد رفع المسيح أماداً متطاولة ، و لمّا جاء المتأخّرون منهم و رأوا أنَّ الوحدة الحقيقية لاتخضع للكثرة كذلك حاولوا أن يصحّحوه بوجهين :

الأول: تفكيك المسائل الدينية عن المسائل العلميّة و أنَّ الدين فوق العلم وأن مسألة ١=٣ و إن كانت بـاطلة حسب القوانين الرياضية المسلّمة و لكنَّ الدين قبلها ونحن نعتقد بها. و لكنَّه عذر أقبح من ذنب فكيف نعتنق ديناً يتصادم مع أوضح الواضحات و أبده البديهيّات .

TET

ثلاثة، فهل يريدون أنّ هناك أفراداً متميّزة و متشخّصة من الإله الصادق هو عليهم صدق الكليّ على الأفراد؟

أو يـريدون أنّ هنـاك فـرداً واحداً ذا أجـزاء و ليس لكـل واحـد منها استقـلال و لاتشخّص و إنّما يتشكّل الإله من تلك الأجزاء؟

فالفرض الأوّل يستلزم تعدّد الإله تعدّداً حقيقيّاً و هو لايجتمع مع التوحيد بحال من الحالات .

و الفرضَ الثاني لايخلو إمّا أن يكون كل واحد من هذه الأجزاء واجبة الوجود أو ممكنة، فعلى الأوّل تلزم منه كثرة الإله(واجب الوجود) و هم يدّعون الفرار منه .

و على الثاني يلـزم أن يكون واجب الوجود محتاجاً فـي تحقّقه و تشخّصه إلى أجزاء ممكنة و هو كما ترى .

و لأجل ذلك نرى أنّ الذكر الحكيم ينادي ببطلان التثليث بأيّ نحو يمكن أنّ يتصوّر بقوله : ﴿يَا أَهْلَ الكِتَابِ لاَتَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَ لاَتَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلاَ الحَقَّ إِنَّمَا المَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَ كَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَ رُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَ لاَتَقُولُوا ثَلاَثَةٌ انْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَا اللهُ إِلَهُ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ وَ كَفَى بِاللهِ وَكِيلاً (النساء/ ١٧١).

إِنَّ الآمَة تركَّ: علم أنَّ نسبة الإلمهيَّة إلى إله حمد آثار الذاتين تبديل منَّ

١ - عيسى ابن مريم: و قد ورد في الذكر الحكيم ذكره عشر مرّات و بنوّته لمريم التي لاتنفك عن كونه جنيناً رضيعاً في المهد صبيّاً يافعاً و... لـدليل واضح على بشريّته.

۲ ـ رسول الله : و معناه مبعوثه و مرسله و ليس نفسه .

٣ ـ كلمة الله : و قد أطلق القرآن لفظ الكلمة على المسبح كما أطلقه على جميع الموجودات الإمكانية و قال : ﴿قُلْ لَوْ كَانَ البَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِمًى لَنَفِدَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي﴾ (الكهف/ ١٠٩).

و أمّا إطلاق الكلمة على الموجودات الإمكانية لأجل وجود التشابه بين الكلمة و الموجود الإمكاني فإنّ الكلمة تكشف عمّا يقوم في ذهن المتكلّم من المعاني فهكذا الموجودات الإمكانية عامّة، و خلقة المسيح على وجه الإعجاز خاصّة تكشف هي الأخرى عن علم و قدرة وسِيعَين و كما ل لا متناه يكمن في ذاته سبحانه و لأجل ذلك يعد القرآن المسيح و جميع العوالم الإمكانية كلمات الله سبحانه.

٤ القاها إلى مريم : إنّ الإلقاء إلى رحم الأم آية كونه مخلوقاً و قد ذكر تفصيله في سورة مريم ، الآية ١٦ و الحقّ في سورة مريم ، الآية ١٦ و اختتمها بقوله : ﴿ ذَلِكَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الحَقِّ الحَقِّ اللَّحَقِّ اللَّهِ مَعْدِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ (مريم / ٣٣).

٥ ـ و روح منه : إنّ هذا التعبير ربّما وقع دليلاً على تطرّق فكرة الالوهية في حقّ المسيح و هم يتخيّلون إنّ (منه) تبعيضية و لكنّها ابتدائية مشل قوله سبحانه : و وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمُواتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ (الجاثية / ١٣) و المعنى انّ السموات و ما في الأرض جميعاً ناشئ منه و حاصل من عنده، و مبتدأ منه، فذوات الأشياء تبتدئ منه بإيجاده لها من غير مثال سابق و كذلك خواصّها و آثارها.

أضف إلى ذلك انّ ذلك التعبير لايفوق في حق آدم حيث قال : ﴿فَإِذَا سَوَّ يُتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ﴾ (الحجر/ ٢٩).

فقد وصف ادم(عليه السلام) بلفظة «من روحي» و لم يقل أحد بأنَّه جزء من الإله.

ثم إنَّه سبحانه ختم تلك الصفات بقوله : ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَ رُسُلِهِ وَ لاَتَقُولُوا ثَلاَثَةٌ انْتَهُوا خَبْراً لَكُمْ﴾ .

سمات العبودية في المسيح : إنَّ الذكر الحكيم يستدل على عبوديته بوجوه ثلاثة : ١ ـ كيفيّة خلق المسيح و أُمّه . ٢ - طبيعة عيشهما في المجتمع . ٣ ـ تصريح المسيح بعبوديّته .

هذه همي الوجوه التي يستـدلُّ بها القرآن الكريم على عبوديَّته، أمَّا الأوَّل فقد بسط الذكر الحكيم في تناولها في سورة مريم كما مرّ و هذه الآيات تلقي الضوء على كيفيّة خلقه إلى أن توّج بالرسالة فيقول سبحانه :

﴿ فَأَجَاءَهَا المَخَاصُ إِلَىٰ جِذْعِ النَّحْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ لَمُذَا وَ كُنْتُ نَسِيّاً مَنْسَيّاً ﴾ إلى أن يقول : ﴿ذَلِكَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ .

و لو تمسَّك الخصم على عدم بشريته بأنَّه ولد من غير أب فهـو محجوج بخلقة آدم فقد خلق من غير أمَّ و والد، قال سبحانه: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللهِ كَمَثَل آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (آل عمران/ ٥٩) .

و أمّا الثاني فيلمح إليه ما ورد بأنَّ المسيح و أُمّه كانا يعيشان شأنهما كشأن سائر بني آدم و لايحيـدان عنهم قيد شعرة، قـال سبحانه: ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْخَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَ أُمُّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّعَامَ انْظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ

الآياتِ ثُمَّ انْظُرْ أَنمَّىٰ يُؤْفَكُونَ﴾ (المائدة/ ٧٥) فمن الممتنع أن يكون آكل الطعام إله العالمين .

و أمّا الثالث فيشير إليه قوله سبحانه : ﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ المَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً للهِ وَ لَا المَلاَئِكَةُ المُقَرَّبُونَ وَ مَن يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَ يَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً ﴾ (النساء/ ١٧٢).

و ليس بوسع إنسان أن ينكر عبادة المسيح و هي آية وجود المعبود له و هناك كلمة قيّمة للإمام الطاهر علي بن موسى الـرضا في مناظرته مع الجاثليق، قال الإمام : يا نصـراني والله إنّا لنـؤمن بعيسيٰ الـذي آمن بمحمد و مـا ننقم على عيسـيٰ شيئاً إلاّ ضعفه و قلّة صيامه و صلاته .

قال الجاثليق : أفسدت و الله علمك و ضعّفت أمرك و ما كنت أظن إلاً انّك أعلم أهل الإسلام .

قال الرضا : و كيف ذلك؟

قـال الجاثليـق : مـن قـولك إنّ عيسـيٰ كـان ضعيفاً قليل الصيـام و الصـلاة و ما أفطر عيسيٰ يوم قط و ما نام بليل قط و ما زال صائم الدهر قائم الليل . قال الرضا : فلمن كان يصوم و يصلّي؟

فخرس الجاثليق و انقطع ()الحديث . إنَّ الذكر الحكيم يصرِّح بـ أنَّ المسيح سوف يعترف يـوم البعثُ بعبوديَّتـه على رؤوس الأشهاد و انَّه لم يأمر قطَّ الناس بعبادة نفسه :

﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَ أُمَّى إِلْهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَانَكَ ما يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٌّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَ لَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّمُ النُيُوبِ ﴾ (المائدة/ ١١٤).

(۱)الاحتجاج: ج۲ ص۲۰۳و۲۰۴.

و قال عز اسمه حاكياً عنه : ﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّى وَ رَبُّكُمْ وَ كُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (المائدة/ ١١٧).

ج - المسيح ابن الله :

قد طرأت أزمة حادة على خط التوحيـد من قبل المشركين و اليهود و النّصارى بزعـم وجود الابن أو البنت لله سبحـانه، فتارة جعلـوا بينه وبين الجِنَّة نسبـاً، و أُخرىٰ اتهموه بأنّه اتّخذ من الملائكة اناثاً، و ثـالثة نسبوا إليه الولد بصورة مطلقة، و قد جاء الجميع في الذكر الحكيم مشفوعاً بالردّ و النقض :

١ - الجن : ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَباً ﴾ (الصافات/ ١٥٨).

و أمّا ما هذا النسب، فيحتمل أن يكون المراد نسب البنوّة و الأبوّة و لأجل ذلك كان جماعة من العرب يعبدون الجن، كما ورد في قوله سبحانه : ﴿قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الجِنَّ ... ﴾(سبأ/ ۴۱).

٢ - الملائكة : ﴿ أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالبَنِينَ وَ اتَّخَذَ مِنَ الملائكة إِنَائاً إِنَّكُمْ لَتَقُولُونَ قَولاً عَظِيماً (الإسراء/ ٢٠) و لأجل ذلك كان جماعة أيضاً من العرب تعبد الملائكة، و بما أنّهم كانوا يتخيّلون الملائكة على أنّهم خلقوا بصور جذابة جميلة

حالوهم اناثاً، قال سبحانه: ﴿ وَجَعَلُوا المَلاَئِكَةَ الَّذِينَ هُمُ عِبَادُ الرَّحْمان إِنَاثاً) (الزخرف/ ١٩).

٣ - المسيح : و قد اشتهر النصاري بأنَّهم جعلوا «المسيح» ابناً لله تعالى، و هذه الفكرة الخاطئة و إن لم تكن منحصرة فيهم، بل كان لليهود أيضاً مثل تلك الفكرة في حقَّ «عزير» لكن النصاري أكثر اشتهاراً بهـذه النسبة، غير نافيـن عن أنفسهم هذا العار، و اليهود يؤوّلون الفكرة بأنَّه ولد فخري لاحقيقي . و القرآن الكريم يندّد بتلك الفكرة في غير واحد من الآيات مشيراً إلى براهين

عقلية محتاجة إلى التوضيح، و إليك نقل الآيات مع توضيح مضامينها :

١ \_ البقرة/ ١١٤ \_ ١١٧ :

﴿ وَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ إِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ .

تريك هذه الآية كيف أنّهم نسبوا إلى الله ولداً من غير فرق بين أن يكون الناسب يهوديـاً أو مسيحيّاً، و لكنّ الآيتيـن تتضمّنان ردّاً لهذه النسبـة،يستفاد من الإمعـان في الجمل التالية :

١ ـ سبحانه . ٢ ـ بل له ما في السموات و الأرض كل له قانتون . ٣ ـ بديع السموات و الأرض . ۴ ـ و إذا قضى أمراً فإنّما يقول له كن فيكون .

و إليك شـرح هذه الجمل التـي يعد كل واحد منهـا بمثابة ردّ و نقـض للفكرة الخاطئة المصرّحة بالبنوّة لله عزّ و جلّ .

أ ـ «سبحانه» : و هذه الكلمة تفيد تنزيه الله سبحانه من كل نقص و عيب و شائنة ، و لأجل ذلك يأتي هذا اللفظ في آية أخرى بعد بيان تلك النسبة الخاطئة ، قال تعالى : ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَداً سُبْحَانَهُ هُوَ الغَنِيُّ ﴾ (يونس/ ۶۸).

و اللفظة تفيد انَّ اتَّخاذ الولد نقص و عيب على الله تعالى، يجب تنزيهه عنه،

و ذلك لأنّ اتّخاذ الـولد إمّا لغاية اشباع الغـريزة الجنسية أو لأجل الاستعـانــة بـالولد أيتام الهـرم و الكهولـة، أو لأجـل ابقـاء النسل و إدامتـه التـي تعـد نوع بسـط وجـود للشخصية، و الكل غير لائق بساحته سبحانه.

و يمكن أن يكون اللفظ مشيراً إلى أمر آخر و هو أنّ اتّخاذ الابن فرع التوالد والتناسل و هو من شؤون الموجودات المادية حيث ينتقل جزء من الأب إلى رحم الأم فتتّحد نطفة الأب مع البويضة في رحم الأم فتخصّبها فينتج عن ذلك نشأة الجنين والله سبحانه أعلى و أجل و أنبل من أن يكون جسماً أو جسمانياً.

# ب - ﴿ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾ :

إنَّ هذه الجملة مشعرة ببرهان دامغ و هو أنَّ كل ما في الكون قانت لله و خاضع لسلطته و مسخَّر و مقهور له و من هذا شأنه لايتصوّر أن يكون له ولد و ذلك لأنَّ الولد يكون مماثلاً للوالد، فكما هو واجب الوجود يكون الولد مشاطراً له في ذلك، و ما هو كذلك لايمكن أن يكون مقهوراً و مسخَّراً لموجود من الموجودات .

## ج ـ ﴿ بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ ﴾ :

أي انّه سبحانه خالق مبدع لهما و ما فيهما و المراد من الإبداع هو خلقهما بلامثال سابق و لامادة متقدّمة، فيكون المجموع مسبوقاً بالعدم، و ما هو كذلك كيف يمكن أن يكون ولداً لله سبحانه؟ لما عرفت من أنّ الولد يماثل الوالد في الالوهيّة و وجوب الوجود، و هو لايجتمع مع كون السموات و الأرض و ما فيهما مخلوقاً حادثاً مسبوقاً بالعدم .

# د \_ ﴿ وَ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ :

و هذه الآية تفيد أنّ سنّة الله تبارك و تعالى في الإيجاد و الإنشاء و الخلق،و أنّه لو أراد إيجاد شيء فـإنّه يوجد بلاتريّث أو تلبّث، و لكنّ الولد إنّما يتكوّن من إلتقاء النطفتين في رحـم الأم ثمّ يتكامل تدريجيّاً على امتداد أمد بعيد و هـذا لايجتمع مع ما مرّ ذكره في السنّة الحكيمة .

مماثلاً نوعياً بالنسبة إليه؟ و هو سبحانه بديع السموات و الأرض، إنّما يخلق ما يخلق على غير مثال سابق فلايشبه شيء من خلقه خلقاً سابقاً و لايشبه فعله فعل غيره في التقليد و التشبيه و لا في التدريج و التوصّل بالأسباب إذا قضى أمراً فإنّما يقول له كن فيكون من غير مثال سابق و لاتدريج، فكيف يمكن أن ينسب إليه اتخاذ الولد؟ و تحقّقه يحتاج إلى تربية و تدريج فقوله : ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ﴾ برهان تام، و قوله : ﴿ بَدَيعُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ

۲ - الأنعام/ ١٠٠- ١٠٢: ﴿وَ جَعَلُوا لِلهِ شُرَكَاءَ الجِنَّ وَ خَلَقَهُمْ وَ خَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَ بَناتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (الأنعام/ ١٠٠).

﴿بَدَيعُ السَّمَوَاتِ وَ الأَرْضِ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَ لَمَ تَكُنُ لَهُ صَاحِبَةٌ وَ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (الأنعام/ ١٠١).

﴿ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لاَ إِلَٰهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَـىْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَ هُوَ عَلَـى كُلِّ شَىْءٍ وَكِيلٌ﴾(الأنعام/ ١٠٢).

و في هـذه الآيات إشارات إلـي بطلان النظريـة القائلـة بكون الجن شـركاء لله سبحانه و خرق بنين و بنات له بغير علم، و إليك بيانها :

أ ـ ﴿ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ : و قد مرّ توضيح تلك الجملة في القسم الأوّل من الآيات.

ب - ﴿ بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ ﴾: و قد تقدّم معناه أيضاً . ج - ﴿ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَ لَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ ﴾: و هذه الجملة تشير إلى أنّ إتّخاذ الإبـن يستلزم اتّخـاذ الزوجـة حتى يقـع جزء مـن الزوج فـي رحم الـزوجة و الله

(١)الميزان: ج١ ص٢٤١.

10.

سبحانه منزّه، عن أن تكون له زوجة .

د ـ ﴿وَ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ : فإذا كان هـ وخالق كل شيء، و الكـل مخلوق له فلايتصوّر كون المخلوق ولـداً، لأنّ الولد يشاطر الوالد في الطبيعـة و النوعيّة فإذا كان سبحانـه واجب الـوجود لاستغنـي عن العلّة و الخـالق و لتـرفّع عـن حيّز الإمكـان، و المفروض خلافه .

٣ - يونس/ ۶٨ : ﴿قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدَاً شُبْحَانَهُ هُوَ الغَنِيُّ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بِهَذَا أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَتَعْلَمُونَ ﴾ .

و هذه الآية تشتمل على مثل ما اشتملت عليه الآيات السابقة و إليك تفصيل جملها :

أ - أسبحانة أو الغَنِيُّ : وقد عرفت أنَّ اتَّخاذ الولد إمَّا لغاية إشباع الغريزة الجنسية أو لاستعانة به في أيَّام الكهولة أو لبسط نفوذ الشخصية، والله غني عن الجميع.

ب \_ ﴿لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ﴾ : و فيه إشارة إلى أنَّ كل ما في الكون مقهور و مسخّر فكيف يكون شيء منه ولداً له مع لزوم المماثلة بين الولد و الوالد .

ج ـ ﴿ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بِهَذَا أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَتَعْلَمُونَ ﴾ : و هو إشارة أخرى إلى أنّه إنّما تبنّوا هذه الفكرة تقليداً بـ لا علم و برهـ ان، و قد تقدّم فـي الآيات السابقة (بغير علم سبحانه) .

٤ - الكهف / ٢ و٥ :

و في هذه الآية اكتفاء ببرهان واحد و هو أنَّ القوم يتفوّهـون بذلك بلا علم لهم ولا لاَبائهم .

٥-مريم/ ٣٥ :
﴿ مَا كَانَ لِلَهِ أَنْ يَتَّخِذَ مِنْ وَلَدٍ سُبْحَانَهُ إِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾
و في الآية إشارة إلى برهانين:أحدهما قوله ﴿ سبحانه ﴾ و الثاني ﴿ إذا قضى ﴾ ، و قد مرّ تفسيرهما فلانعيد .

القرير المعنى المعنى

TOT

مسخّر لله سبحـانه، و هو لايجتمـع مع كون واحد منهم ولداً له ،لأنّه يقتضي المماثلة و المشاركة في الوجوب و الإستغناء عن العلّة مع أنّ المفروض كونه ممكناً .

٧- الأنبياء / ٢٤ و٢٧ :
٤ وَ قَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمٰنُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ

فلفظة ﴿ سُبْحَانَهُ﴾ مشيرة إلى أنَّ اتَّخـاذ الولـد ملازم للنقـص و العيب و هـو سبحانه منزّه عنه .

و قوله : ﴿بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ﴾ إشارة إلى ما مرّ من أنّ العبودية لاتجتمع مع البنوّة لأنّ مقتضى البنوّة،المشاركة و المسانخة مع الوالد فـي الطبيعة ، و المفروض وجوب وجود الوالد فيكون الولد واجباً و هو محال .

٨- المؤمنون/ ٩١ :
﴿مَا اتَّخَذَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ وَ مَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَيهِ ٢٠

و الآية تشير إلى أنّ اتّخاذ الـولد ينافي التوحيد و الوحدانيـة لأنّ الولد يجب أن يكون مماثلاً للوالد على نحو ما مـرّ ذكره و عندئذ يكـون إلهاً مثله، و المفـروض أنّه ا

ليس معه إله .

٩\_الزمر/ ۴: ﴿ لَوْ أَرَّادَ اللهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً لاصطفَى مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَانَهُ هُوَ اللهُ الوَاحِدُ القَهَّارُ ﴾ و في الآية إشارة إلى دحض تلك العقيدة المنحرفة بأمور ثلاثة : أ\_ ﴿ سُبْحَانَهُ ﴾

ب\_ ﴿الْوَاحِدُ﴾ . ج\_ ﴿القَهَّارُ ،

أمّا الأوّل:فدلالته على نفي البنوّة مثل الآيات السابقة .

و أمّا الثاني:أعني كونه واحداً، فهو يدلّ على نفي البنوّة لأنّ اتّخاذ الإبن يستلزم المماثلة بين الأب و الولد، فيلزم تعدّد الإله و واجب الوجود.

و أمّا الثالث: أعني كونه قهّاراً و غيره مقهوراً عليه فدلالته مثل دلالة قوله : ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمٰنِ عَبْداً﴾ و قوله : ﴿بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ﴾ و قوله : ﴿بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونَ﴾ و ذلك لأنّ اتّخاذ الإبن يستلزم أن يكون له مماثل من ذاته لأنّ الولد يماثل الوالد في النوعية و الطبيعة فيلزم أن يكون الولد واجب الوجود، و المفروض أنّه مقهور و مسخّر منه سبحانه .

و أنت إذا قارنت هذه الآيات بعضها ببعض لوقفت على أنّ الجميع في المادة و المعنى و كيفيتة الإستـدلال مصبـوب فـي قــالـب واحـد بينهـا كمـال الإئتـلاف والتناسب، و العبارات الواردة في المقام و إن كانت مختلفة المواضع و لكنّ المؤدى والمعنى واحـد، و تلك الآيات نزلـت على النبيّ فـي ظروف مختلفة و أجواء متباينة والنبيّ لم يزل بين كونه منهمكاً في الحرب،وهادئ البال في الصلح و السلم،ومع ذلك يتكلّم على نسق واحد مع كونه أمّيّاً لـم يقرأ قطّ و لم يكتب. صدق الله العليّ العظيم

حيث قال : ﴿ وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفاً كَثِيراً ﴾ (النساء/ ٨٢).

قسمة ضيزي :

و من عجائب أمورهم أنَّهم اتّخذوا لأنفسهم البنين و نسبوا إلى الله عزَّ و جلّ الإناث من الملائكة، قال سبحانه: ﴿ أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالبَنِينِ وَ اتَّخَذَ مِنَ المَلاَئِكَةِ إِنَّا ثُالُ (الإسراء / ۴۰).

و قال تعالى : ﴿أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَ أَصْفَاكُمْ بِالبَنِينَ ﴾ (الزخرف/ ١٢) . و قال تعالى : ﴿أَلَكَسُمُ السُذَّكَسَرُ وَ لَـهُ الأُنْسَى \* تِلَـْكَ إِذَاً قِسْمَـةُ ضِيزَىٰ ﴾ (النجم/ ٢١-٢٢) .

ثمّ إنّه سبحانه أبطل ادّعاءهم بكون الملائكة إناثاً و قال : ﴿وَ جَعَلُوا المَلاَئِكَةَ الــَّذِيــنَ هــُمْ عِبَادُ الــرَّحْمـٰنِ إِنــَاثــاً أَشَهـِـدُوا خَلْقَهـُمْ سَتُكْتــَبُ شَهــَادَتُهـُمْ وَيُسْأَلُونَ﴾(الزخرف/ ١٩) فكيف يدّعون ما لم يشهدوه؟!

إلى هنا تم حوار القرآن مع اليهود و النصاري في اتّخاذه سبحانه و لـداً من الإنس و الجنّ و الملائكة، و قوّة البرهان القرآني و إتقانه و تعاضد بعضه بعضاً يدلّ على أنّه وحي إلهي نـزل به الروح الأمين على قلبه، و أنّى للإنسان الغارق في الحياة البدائيّة أن يأتي بمثل ذلك لـولا كونه مسـدّداً بالـوحي، مؤيّداً بالمدد الغيبي منه سبحانه .

و إليك بقية المناظرات الواردة في القرآن الكريم .

اليهود و نقض المواثيق و العهود

حطَّ النبيِّ الأكرم(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) رحاله بالمدينة، و التف حوله الأوس و الخزرج، ففشىٰ أمر الإسلام و شاع خبره و ذكره بين الناس و القبائل القاطنة بأطراف المدينة، و كان ذلك بمثابة جرس إنذار لليهود ينبئ عن إقتراب أفول شوكتهم

في المدينة و ماوالاها بل في شبه الجزيرة العربية برمّتها .

و كانت اليهود في سابق عهدها تفتخر على سائر الأمم بأنّها تقتفي أثر التوحيد و أنّ لهم كتاباً سماوياً يجمع بين دفّتيه الأحكام الإلهية ، و لكنّ تلك المفخرة أوشكت أن تذهب أدراج الرياح بدعوة النبيّ الأكرم الناس كافّة إلى التوحيد الأصيل و نزول القرآن عليه، فما كانت لهم بعد إذ ذاك ميزة يمتازون بها على العرب .

و كانت اليهود لفرط حبّهم للدنيا و زبرجها تمكّنوا من السيطرة على مقاليد أزمّة

إدارة التجارة، و كان وجود الشقّة السحيقة بين الأوس و الخزرج، و النزاعات القبلية بينهما، خير معين للإنفراد بإدارة دفّة القوافل التجارية، غير أنّ تلك الأرضية التي فسحت لهم المجال لتسلّم زمام التجارة فيما مضي كادت تنعدم بالأخوة الإسلامية التي جاء بها الإسلام، فصار المتصارعان متصافيين متآخيين متآلفين في مقابل اليهود و أطماعهم.

كلّ ذلك صار سبباً لتحفيز اليهود لإثارة الشبهات حول رسالة الرسول الأكرم وبثّ السموم و تشوية معالم الرسالة الجديدة ليضعضعوا أركان الإيمان الفتي في قلوب المؤمنين بالإسلام، و قد غاب عن خلدهم أنّ سنتّه الله الحكيمة تتكفّل بنصر رسله. قال سبحانه:

﴿ إِناً لَنَنْصُرُ رُسُلَنا وَ اللَّذِينَ آَمَناُوا فَــِى الحَياةِ اللَّذُيْتَ وَ يسَوْمَ يَقَـلُومُ الأشْهَادُ﴾(غافر/ ٥١).

و إليك نماذج من أسئلتهم و شبهاتهم التي أثاروها حول الرسالة النبويّة :

۱ \_ إفشاء علائم النبوّة :

إنّ أوّل خطوة خطوها لأجـل إيقاف مدّ الصحوة الدينية و الإيمان بـرسالة النبيّ الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) هو إصدار مرسوم يقضي بكتمان علائم نبوّته التي

وردت في التوراة حتى لاتقع للمسلمين ذريعة يتمسَّكون بها ضدَّهم في عزوفهم عن

١ ــ ﴿وَ إِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَـالُوا آمَنَّا وَ إِذَا خَـلاَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ قَالُوا أَتُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ أَفَلاتَعْقِلُونَ ﴾ (البقرة / ٧۶).

و روي عن الإمام الباقر(عليه السلام) أنّه قال : كمان قوم من اليهود ليسوا من المعمان دين المتواطنين؛إذا لقوا المسلمين حـدّثوهـم بما في التـوراة مـن صفـة محمد(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فنهاهم كبراؤهم عن ذلك و قالوا : لاتخبروهم بما

في التوراة من صفة محمد(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) فيحاجّوكم به عند ربَّكم (').

و رد سبحانه عليهم بقوله : ﴿ أَوَلا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَ مَا يُعْلِنُونَ ﴾ (البقرة / ٧٧) فالله سبحانه يحتج بكتابهم عليهم سواء تفوهوا بسمات النبيّ الأكرم المذكورة في التوراة أم لم يتفوّهوا بهاءعلى الرغم من أنّهم كانوا يستفتحون ويستنصرون على الأوس و الخزرج برسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قبل مبعثه فلمّا بعثه الله من بين العرب و لم يكن من بني إسرائيل، كفروا به و جحدوا ما كانوا يقولون فيه، فقال لهم معاذبن جبل و بشر بن البراء بن معرور : يا معشر اليهود اتقوا الله و أسلمواً فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد و نحن أهل الشرك، و تصفونه و تذكرون أنه مبعوث، فقال سلام بن مشكم أخو بني النضير : ما جاءنا بشيء نعرفه و ما هو بالذي كنّا نذكر لكم، فأنزل الله تعالى قوله :

﴿ وَ لَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ مُصَدَّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَ كَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّ جِمَاءَهُمْ مما عَمَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى الكَافِرِينَ ( الكَافِرِينَ (البقرة/ ٨٩).

٢ \_ السؤال عن الروح الأمين :

إنَّ نفراً من أحبار اليهود جاءوا رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقالوا : يا محمداً أخبرنا عن أربع نسألك عنهن، فإن فعلت ذلك اتّىعناك و صدّقناك و آمنًا

TOV

قال : أنشدكم بالله و بأيتامه عند بني إسرائيل هل تعلمونه جبرئيل و هو الذي يأتيني؟ قالوا : اللهم نعم، و لكنّه يا محمد لنا عدق و هو ملك إنّما يأتي بالشدّة و سفك الدماء و لولا ذلك لاتّبعناك، فأنزل الله عزّ و جلّ فيهم : ﴿قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ هُدى وَ بُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عسَدُوًا لِبُو مَسَكَانَ و رَسُلَسِهِ وَ رُسُلَسِهِ وَ جِبْرِيسَلَ وَ مِيكالَ فسَرًى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ لِلْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة / ٩٩ و٩٨)<sup>(1)</sup>.

و ما ذكرنا من شأن النزول يؤيّد ما ذكرناه سابقاً من أنّ المقصود من الروح في قوله سبحانه : ﴿وَ يَسْأَلُونكَ عَنِ الرُّوحِ﴾ (الإسراء/ ٨٥) هو الروح الأمين لا الروح الإنسانية، و أنّ ما أثير حولها في التفاسير المختلفة مبني على تفسير الروح بالروح الإنسانية و هو غير صحيح .

و على أي تقدير فنصب العداء لجبرئيل نصب للعداء له سبحانه، لأنّ جبرئيل مأمور من جانبه و مبلّغ عنه هو و جميع الملائكة : ﴿لاَيَعْصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾(التحريم/ ۶).

## ٣\_ إنكار نبوّة سليمان (عليه السلام) :

إنّ رسول الله لمّا ذكر سليمان بن داود في المرسلين، قال بعض أحبارهم: ألا تعجبون من محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يزعم أنّ سليمان بن داود كان نبيّاً، و الله ما كان إلاّ ساحراً، فأنزل الله تعالى في ذلك : ﴿وَ اتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّيتَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمتَانَ وَ ممَا كَفرَرَ سُلَيْمتَانُ وَ لَكِنَّ الشَّيتَاطِيسَ كَفرُوا يُعَلِّمتُونَ النَّاسَ السِّحْرَةُ (البقرة/ ١٠٢)<sup>(٢)</sup>.

(١)السيرة النبويّة : ج١ ص٥۴٣ . مجمع البيان : ج٢ ص٣٢۴ (طبع بيروت) . (٢)السيرة النبوية : ج١ ص٥٣٠ . مجمع البيان : ج٢ ص٣٣۶ (طبع بيروت) . 101

## ۴ \_ كتابه إلى يهود خيبر:

کتب رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) إلى يهود خيبر بكتاب جاء فيه :

بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله صاحب موسى و أخيه والمصدق لما جاء به موسى على أنّ الله قد قال لكم يا معشر أهل التوراة، و أنّكم لتجدون ذلك في كتابكم : (مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ مَرَاهُمْ رُكَّعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَ رَضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَ مَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَزَرْعِ أَحْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَعْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى مُوقِهِ يُعْجِبُ النَّرُرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الكُفَّارَ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ مِنْهُمْ مَعْفِرَةً وَ أَجْراً عَظِيماً ».

و إنّي انشدكم بالله، و انشدكم بما أنزل عليكم و انشدكم بالذي أطعم من كان قبلكم من أسباطكم المنّ و السلوى، و انشدكم بالذي أيبس البحر لآبائكم حتى أنجاهم من فرعون و عمله إلاّ أخبرتموني : هل تجدون فيما أنزل الله عليكم أن تؤمنوا بمحمد؟ فإن كنتم لاتجدوني ذلك في كتابكم فلاكره عليكم ﴿قَدْتَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الغَيَّ﴾ فأدعوكم إلى الله و إلى نبيّه().

## ٥ - إنكار أخذ الميثاق منهم :

الأنبأ جد أجرار المرجمة الرابيا الشناب بالمسرام بنا التربي

و لفظة «كلّما» تفيد التكرّر فيقتضي تكرّر النقض منهم (').

#### ۶- الاقتراحات التعجيزية:

و قد كان اليهود قد تقدّموا باقتراحات تعجيزيّة على غرار ما بدر من المشركين فقد سألت العرب محمداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يأتيهم بالله فيروه جهرة، فنزل قوله سبحانه : ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ وَ مَنْ يَتَبَدَّلِ الكُفْرَ بِالإِيمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ (البقرة / ١٠٨).

و قال رافع بن حريملة لرسول الله : يا محمد إن كنت رسولاً من الله كما تقول فقل لله فيكلمنا حتى نسمع كلامه، فنزل قوله سبحانه : ﴿وَ قَالَ الَّذِينَ لاَيَعْلَمُونَ لَوْلاً يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيَّنَا الآياتِ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ﴾ (٢).

## ٧\_ تنازع اليهود و النصاري عند الرسول ﷺ

لما قدم أهل نجران من النصاري على الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أتتهم أحبار اليهود فتنازعوا عند رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فقال رافع بن حريملة : ما أنتم على شيء، و كفر بعيسى و بالإنجيل، فقال رجل من أهل نجران

17.

فقوله سبحانه: ﴿وَ هُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ﴾ إشارة إلى أنّ كلّاً من الفريقين يتلو في كتابه تصديق ما كفر به، أي كفر اليهود بعيسى بن مريم و عندهم التوراة فيما أخذ الله عليهم على لسان موسى بالتصديق بعيسى، و في الإنجيل ما جاء به عيسى (عليه السلام) من تصديق موسى (عليه السلام) و ما جاء به من التوراة من عندالله و كل يكفر بما في يد صاحبه .

و قوله سبحانه : ﴿كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لَايَعْلَمُونَ مِثْلَ قَـوَلِهِمْ﴾ إشارة إلى أنّ مشركي العرب الذين هم جهّال و ليس لهم كتاب، هكذا قالوا لمحمد(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وَ أصحابه : إنّهم ليسوا على شيء من الدين مثل ما قالت اليهود و النصاري بعضهم لبعض (١).

و ربما بلغ تجاسرهم بساحة النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فطلبوا منه أن يقتدي بإحدى الشريعتين، قال ابن عباس : إنّ جماعة من اليهود و نصارى نجران ذمّوا أهل الإسلام، كل فرقة تزعم أنّها أحق بدين الله من غيرها، فقالت اليهود : نبيّنا موسى أفضل الأنبياء و كتابنا التوراة أفضل الكتب، و قالت النصارى : نبيّنا عيسى أفضل الأنبياء و كتابنا الإنجيل أفضل الكتب و كل فريق منهما قالوا للمؤمنين كونوا على ديننا، فأنزل الله تعالى هذه الآية، و قيل إنّ ابن صوريا قال لرسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : ما الهدى إلاّ ما نحن عليه فاتّبعنا تهتدٍ، و قالت النصارى مثل ذلك، فأنزل الله هذه الآية . في قالوا كُونُوا هُوداً أوْ نَصَارَى تَهَتَدُوا ﴾.

۸\_التشبّث بالكلمات المتشابهة:

كان اليهود لايألون جهداً في إثارة القبلاقل و الفتن و الاستهزاء بالنبيّ إلى حدّ

(۱)السيرة النبوية : ج۱ ص۵۴۹، و مجمع البيان : ج۱ ص۳۵۹. ۲**۳۱**  يصرّون على استعمال الكلمات المشتركة بين المعنى الحسن و المعنى القبيح .

فعلى سبيل المثال عندما كان النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يتحدّث، كان المسلمون يطلبون منه التأنّي في التحدّث فيقولون: «راعنا»، بمعنى أمهلنا مشتق من مادّة «رعى»، فحرّفت اليهود هذه اللفظة، فقالوا: يا محمد راعنا، و هم يلحدون إلى الرعونة يريدون به النقيصة و الوقيعة و معناه «حمّقنا»، و لأجل ذلك وافى الوحي و أمر أن يتركوا هذه الكلمة و يستعملوا مكانه «انظرنا» قال سبحانه : ﴿يَا أَيُّهَا التَّذِينَ آمَنُوا لاَتَقُولُوا رَاعِنَا وَ قُولُوا انْظُرْنَا وَ اسْمَعُوا وَ لِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ (البقرة / 10%).

و قال العلامة الطباطبائي في الآية نهي شديد عن قول: «راعنا»،و هذه الكلمة ذكرتها آية أخرى و بيّنت معناها في الجملة و هي قوله تعالى : ﴿مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الكليمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَ يَقُولُونَ سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَ اسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَ رَاعِنَا لَيَّا بِالْسِنَتِهِمْ وَ طَعْناً فِي الدِّينِ﴾(النساء/ ۴۶).

و منه يعلم أنّ اليهود كانوا يريدون بقولهم للنبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم): راعنا، نحواً من معنى قوله : (اسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعَ)، و لذلك ورد النهي عن خطاب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بذلك و حينتذ ينطبق على ما نقل : إنّ المسلمين كانوا يخاطبون النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بذلك إذا ألقى إليهم كلاماً يقولون: «رَاعِنَا يَا رَسُولَ اللهِ»، يريدون: أمهلنا و انظرنا حتّى نفهم ما تقول، و كانت اللفظة تفيد في أخترا من من النبيّ (صلّى الله عليه و أله و علم ما تقول، و كانت اللفظة تفيد

#### ٩ \_ كتمان الحقائق :

سأل معاذبن جبل، و سعد بن معاذ، و خارجة بن زيد، نفراً من أحبار اليهود عن بعض ما في التوراة، فكتموهم و أبوا أن يخبروهم عنه، فأنزل الله تعالى فيهم : إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ البَيِّنَاتِ وَ الهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللهُ وَ يَلْعَنُهُمُ اللاَّعِنُونَ﴾ (البقرة/ ١٥٩)<sup>(1</sup>.

و لو أنَّ أحبار اليهود مثل كعب بن الأشرف و كعب بن أسد و ابن صوريا وغيرهم من علماء النصارى بيّنوا للناس ما ورد في التوراة و الإنجيل من أوصافه(صلتي الله عليه و آله و سلم) لعم الإسلام شرق العالم و غربه و يا للأسف رجّحوا الاحتفاظ بمناصبهم على ثواب الآخرة .

١٠ - النبيّ الأكرم وبيت المدارس :

دخل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بيت المدارس (")على جماعة من اليهود فدعاهم إلى الله ، فقال لهم النعمان بن عمرو و الحارث بن زيد على أي دين أنت يا محمد؟ قال على ملّة إبراهيم و دينه ، قال : فإنّ إبراهيم كان يهوديّاً . فقال لهما رسول الله (صلتى الله عليه و آله و سلّم) : فهلمتا إلى التوراة فهي بيننا و بينكم . فأبيا عليه ، فأنزل الله تعالى فيهما : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الكِتَابِ يُدْعَونَ إِلَى كِتَابِ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ شُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَ هُمْ مَعْرِضُونَ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قالُوا لَنْ

تَمَسَّنَا النسارُ إِلاَّ أَبساً مَعسْدُوداتٍ وَغسرَهُمُ فسبى دِينِه مِ مساكسانسُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (آل عمران/ ٢٣ و٢٢).

و قد رووا أنَّ أحبار اليهود و نصاري نجران إجتمعوا عند رسول الله، فقالت الأحبار: ما كان إبراهيم إلاّ يهوديّاً، و قالت النصاري من أهل نجران: ما كان إبراهيم

(١)السيرة النبوية : ج١ ص٥٥١. (٢)بيت المدارس : هو بيت اليهود يتدارسون فيه كتابهم .

إلا نصرانياً، فأنزل الله عزّ وجلّ فيهم: ﴿يَا أَهْلَ الكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْ لَتِ التَّوْرَاةُ وَ الإِنْجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ \* هَا أَنْتُمْ هٰؤُلاء حَاجَخْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَ اللهُ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ هٰؤلاء حَاجَخْتُمْ فِيمَا إِبْرَاهِيمُ يَهُودِياً وَ لاَنَصْرَانِياً وَ لِكِنْ كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَ مَا كَانَ مِنَ المُعْدَةِ إِنَّ النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِي أَوْلَى المُؤْمِنِينَ (آل عمران/ 20 - 87)<sup>(1)</sup>.

إنّ ادّعاءهم بأنّ إبراهيـم(عليه السلام) كان يهوديّاً أو نصرانيّاً نـابع عن جهلهم المطبق بحياة إبراهيم، فكيف يكون إبراهيم يهوديّاً أو نصرانيّاً و هو والد إسحاق الّذي هو والد يعقوب المعروف بيهودا فما ظنّك بكونه نصرانيّاً؟

۱۱ \_ الإيمان غدوة و الكفر عشية :

لمّا رأت اليهود أنّ الإسلام ينتشر شيئاً فشيئاً، حاولوا تشويه سمعته بالتظاهر بالإنتماء إلى الإسلام صباحاً و الخروج عنه عشيّة حتّى يلبسوا على المسلمين دينهم ويصيروا مثلهم، فقال جماعة منهم: تعالوا نومن بما أنزل على محمد و أصحابه غدوة و نكفر به عشيّة حتّى نلبس عليهم دينهم لعلّهم يصنعون كما نصنع و يرجعون عن دينه، فأنزل الله تعالى فيهم: ﴿يَا أَهْلَ الكِتابِ لِمَ تَلْسِئُونَ الحَقَّ بِالبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الحَقَّ وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* وَ قَالَتَ طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ الكِتابِ لِمَ تَلْبِسُوا الخَوَ عَلَ اللَّذِبِ، فَأَنزل الله تعالى فيهم : ﴿يَا أَهْلَ الكِتابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الحَقَّ بِالبَاطِلِ

عليه و آله و سلّم) فدعاهم إلى الإسلام، فقالوا: أتريد منّا يا محمد أن نعبدك كما تعبد النصاري عيسمي بن مريم؟ و قال رجل من أهل نجران : أو ذاك تريد مناً يا محمد؟ و إليه تدعونا؟ فقال رسول الله : معاذ الله أن أعبد غير الله أو آمر بعبادة غيره فما بذلك بعثني الله و لا أمرني . فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهما : ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِبَهُ اللهُ الكِتَابَ وَ الحُكْمَ وَ النَّبُوَّةَ، ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُوندُوا عِبَاداً لي مِن دُونِ اللهِ وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلَّمُونَ الكِتَابَ وَ بِمَا كُنْتُمْ تَذْرُسُونَ \* وَ لايأمركُم أَنْ تَتَّخِذُوا المسَلاَئِكَةَ وَ النَّبِيُّسِنَ أَرْبِسَابًا أَبِسَأْمُ مُرْكَسُمُ بُسِالكُفر بَعدد إِذْ أَنْتُسُمْ مُسْلِمُونَ﴾ (آل عمران/ ٧٩ و٨٠).

و محصّل ما يستفاد من الآية إنَّ البشر الـذي آتاه الله تعالى الكتـاب و الحكم والنبوّة كائناً من كان ـ عيسي كان أم محمد ـ إنّما يـدعوكم إلـي التلبّس بـالإيمان و اليقيـن بما فـي الكتـاب الـذي تعلَّمونـه و تـدرسونـه مـن أصـول المعارف الإلهيَّة والإتصاف بالملكات و الأخلاق الفاضلة التي يشتمل عليها و العمل بالصالحات حتى تنقطعوا بذلك إلى ربّكم و تكونوا به علماء ربّانيين .

ثمَّ إنَّ الربّاني منسوب إلى الرب، زيد عليه الألف و النون للدلالة على التفخيم كما يقمال «لحياني» لكثير اللحية و نحو ذلك، فمعنى الربّاني شديد الإختصاص بالرب و كثير الإشتغال بعبوديّته و عبادته (').

الحسد عليهم ــ على نفر من أصحـاب رسول الله من الأوس و الخزرج، في مجلس قد جمعهم يتحدّثون فيه فغاظه ما رأى من ألفهم وجماعتهم، وصلاح ذات بينهم على الإسلام بعد الذي كان بينهم من العداوة في الجاهلية، و قال : قد اجتمع ملأ بني قيلة بهذا البلاد، لا و الله ما لنا معهم إذا اجتمع ملوَّهم بها من قرار، فأمر فتيَّ شابًّا من اليهود كان معهم، فقال:أعمد إليهم، فاجلس معهم ثمّ اذكر يوم بعاث و ما كان قبله و أنشدهم بعض ما كانوا تقوّلوا فيه من الأشعار، ففعل ذلك الشاب، فتكلُّم القوم عند ذلك و تنازعوا و تفاخروا حتى تواثب رجلان من الحيّين ... فبلغ ذلك رسول الله(صلّي الله عليه و آله و سلَّم) فخرج إليهم فيمن معه من أصحـابه المهاجرين حتمي جاءهم فقال: يا معشر المسلمين! الله الله! أبدعوى الجاهلية، و أنا بين أظهركم بعد أن هداكم الله لـلإسلام و أكرمكم به و قطع بـه عنكم أمر الجاهلية، و استنقذكـم به من الكفر، و ألُّف به بين قلـوبكم، فعرف القوم أنَّها نزعة من الشيطـان و كيد من عدوَّهم فبكوا و عانق الرجال من الأوس و الخزرج بعضهم بعضاً ثمّ انصرفوا مع رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم)،سامعين مطيعين قد أطفأ الله عنهم كيـد عدوَّ الله شاس بن قيس، فأنزل الله تعالى في شاس بن قيس و ما صنع : ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَ اللهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ مِنْ آمسَنَ تَبْعُسُونَهَا عَبِوَجِاً وَ أَنْتَسُمْ شُهدَاءُ وَ مَا اللهُ بِعْسَافِلِ عَمتًا تَعْمَلُونَ﴾ (آل عمران/ ٩٨ و٩٩) (.

١۴ \_ الحط من شأن مَنْ آمن من اليهود :

قد سبق و أن عرفت أنَّ اليهمود كانوا ـ و مازالوا ـ أكثر تعصّباً لقوميتهم و دينهم و لأجل ذلك لم يدخل منهم في الإسلام إلاَّ الأقل القليل مثل عبد الله بن سلام، و ثعلبة بن سعية، و أسيد بن سعية، و أسد بن عبيد و من أسلم من اليهود معهم، فخاف الملاً من اليهود أن يدخل الإسلام في سائر البيوت، فنشروا بينهم : ما آمن بمحمد و لااتّبعه إلاّ شرارنا و لو كانوا من أخيارنا ما تركوا دين آبائهم و ذهبوا إلى غيره،

(١)السيرة النبوية : ج١ ص٥٥۶.

فأنزل الله تعالى في ذلك : ﴿لَيْسُوا سَوَاءً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةُ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَ هُمْ يَسْجُدُونَ﴾ (آل عمران/ ١١٣).

۱۵ ـ دعوة المسلمين إلى البخل :

كان الإسلام ينتشر صيته في الربوع و الآفاق بفضل ما كـان يمتلكه من مبادئ سامية و قيم مثـالية و إيثار معتنقيه النفس و النفيس، فشق ذلك علـى اليهود فحاولوا خـداع المسلمين حتـمي يصدّوهـم عـن البذل فـي سبيل نصـرة الدعـوة المحمديـة و خوّفوهم بحلول القحط .

قال ابن هشام : كان رجال من اليهود يأتون رجالاً من الأنصار يخالطونهم ينتصحون لهم من أصحاب رسول الله ، فيقولون لهم : لاتنفقوا أموالكم فإنّنا نخشى عليكم الفقر في ذهابها و لاتسارعوا في النفقة فإنّكم لاتدرون على ما يكون ، فأنزل الله فيهم : ﴿الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَ يأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبُخْلِ وَ يَكْتُمُونَ مَا آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَ أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهَيناً (النساء/ ٣٧) .

### ١۶ \_ تفضيلهم الوثنية على الإسلام :

كانت فكرة تأليب العرب هي الفكرة التي إختمرت في نفوس يهود المدينة خصوصاً بعد غزوة بدر و أُحد، فخرجوا من المدينة نازلين بمكة، فقالت قريش لليهود : يا معشر اليهود إنّكم أهل الكتاب الأوّل و أهل العلم بما أصبحنا نختلف فيه نحن و محمد أفديننا خير أم دينه؟ قالت اليهود : بل دينكم خير من دينه وأنتم أولى بالحق منه، فنزل القرآن رداً عليهم بقوله : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالجِبْتِ وَ الطَّاغُوتِ وَ يَقُولُونَ لِلتَّذِينَ كَفُرُوا هُؤُلاءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِسلاً \* أُولُتَ فَل التَّذِيسَ لَعَنَه مُ الله وَ مسَنْ يَلْعسَنِ اللهُ فَل مِن الْكِتابِ نَصِيراً (النساء/ ٥ مره منه نخر التَّام مُواتِ لَعَنَه مُ اللهُ وَ مسَنْ يَلْعسَنِ اللهُ فَلسَنْ تَجسِدَ لسَهُ

و في موقف اليهود هذا من قريش و تفضيلهم و ثنيّتهم على توحيد

محمد(صلّى الله عليه و آله و سلّم)،يقـول الدكتور إسرائيل ولفنسون في كتابه(تاريخ اليهود في بلاد العرب) :

«كان من واجب هؤلاء ألا يتورّطوا في مثل هذا الخطأ الفاحش و ألا يصرّحوا أمام زعماء قريش بأنّ عبادة الأصنام أفضل من التوحيد الإسلامي و لو أدّى بهم الأمر إلى عدم إجابة مطالبهم لأنّ بني إسرائيل الّذين كانوا مدّة قرون حاملي راية التوحيد في العالم بين الأمم الوثنية بإسم الآباء الأقدمين و الذين نكبوا بنكبات لاتحصى من تقتيل و إضطهاد بسبب إيمانهم باله واحد في عصور شتّى من الأدوار التاريخية ، كان من واجبهم أن يضحّوا بحياتهم و كل عزيز لديهم في سبيل أن يخذلوا المشركين ، هذا فضلاً عن أنّهم بإلتجائهم إلى عبدة الأصنام إنّما كانوا يحاربون أنفسهم و يناقضون الخصومة»<sup>(1)</sup>.

١٧ - إدّعاؤهم أنّهم أحبّاء الله و أصفياؤه :

أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) جماعة من اليهود فكلّموه و كلّمهم رسول الله (صلّى الله عليه و آل و سلّم) و دعاهم إلى الله و حذّرهم نقمته، فأنزل الله تعالى فيهم : ﴿وَ قَالَتِ اليَهُودُ وَ النَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللهِ وَ أَجِبَاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بَسْرَ مِمَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَ يُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَ للهِ مُلْكُ

جبل و سعد بن عبادة و عقبة بن وهب : يا معشر اليهود إتّقو الله فوالله إنّكم لتعلمون أنّه رسول الله و لقد كنتم تذكرونه لنا قبل مبعثه و تصفونه لنا بصفته، فقال بعضهم : ما قلنا لكم هذا قط و ما أنزل الله من كتاب بعد موسى و لاأرسل بشيراً و لانذيراً بعده، فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهما :

﴿يَا أَهْلَ الكِتَابِ قَدْجَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنا مِنْ بَشِيرٍ وَ لاَ نَذِيرٍ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَ نَذِيرٌ وَ اللهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (المائدة/ ١٩) ().

# ١٩ ـ رجوعهم إلى النبيّ في حكم الرجم :

إنَّ أحبار اليهود إجتمعوا في بيت المدارس، حين قدم رسول الله المدينة وقد زنى رجل منهم بعد إحصانه بامرأة من اليهود قد أحصنت، فقالوا: إبعثوا بهذا الرجل و هذه المرأة إلى محمد فسلوه كيف الحكم فيهما، و ولَّوه الحكم عليهما فإن عمل فيهما بعمل من التجبيه فاتبعوه فإنّما هو ملك و صدّقوه، و إن هو حكم فيهما بالرجم فإنّه نبي فاحذروه على ما في أيديكم أن يسلبكموه، فأتوه فقالوا: يا محمد! هذا رجل قد زنى بعد إحصانه بامرأة قد أحصنت فاحكم فيهما، فقد وليناك الحكم فيهما، فمشى رسول الله حتى أتى أحبارهم في بيت المدارس، فقال : يا معشر اليهود! أخرجوا إليّ علماؤكم، فأخرج له عبد الله بن صوريا و غيره، فقالوا: هو العلام علماؤنا، و قالوا: إنّ عبدالله ابن صوريا أعلم من يقى بالتوراة، فخلو، به رسول الله

قال : اللّهم نعم ! أما والله يا أبا القاسم إنّه ليعرفونك انّك لنبيّ مرسل و لكنّهم يحسدونك، فخرج رسول الله فأمر بهما فرجما في باب مسجده، ثمّ كفر بعد ذلك ابن صوريا و جحد نبوّة رسول الله، فأنزل الله سبحانه : ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَيحُزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفِرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَناً بِأَفْوَاهِهِمْ وَ لَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ وَ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمِ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ تَقُولُونَ إِنْ أُولِئِكَ الْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمِ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ يَقُولُونَ إِنْ أُولِئِكَ اللَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يِطَهَرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدُّنِيَ عَدْرَوا اللهِ شَيْئاً أُولْئِكَ اللَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَطَهَرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْى وَ لَهُمْ فِي الآخِرَة عَدَابُ مَنْ يُرِدِ اللهُ فِنْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَا يَقُولُونَ إِنْ أُولِئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَطَهَرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْى وَ لَهُمْ فِي الاَخْرَة اللهِ شَيْئاً أُولْئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَطَهَرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدَّنْيَا خِزْى وَ لَهُمْ فِي الآخِرَة عَدَابٌ مَنْ يُرَدِ اللهُ فِنْتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنْ أَعُونَ أَنْ يَعْمَرُ وَ لَهُ مَنْ يَعْلَوْ أَنْ يَا أُولْئِكَ اللَّذِينَ عَنْ مُونَ عُلُوبُهُمْ فَي اللَّنْيَا خِزْنَ أُولِينَا أَولَنْ عَائِبُ مَنْ عُونَ لِلْعَنْ مَ أَنْ يَطَهُمْ فَى لِللللْعَرْفِي فَي اللَهُ فَنْ يَعْذَي مَوْ

و نقل ابن هشام عن ابن إسحاق : إنّه لما حكّموا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فيهما، دعاهم بالتوراة و جلس حبر منهم يتلوها و قد وضع يده على آية الرجم، فضرب عبد الله بن سلام يد الحبر ثمّ قال : هذه يا نبيّ الله آية الرجم يأبى أن يتلوها عليك، فقال لهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : و يحكم يا معشر يهود! ما دعاكم إلى ترك حكم الله و هو بأيديكم؟ قال : «فقالوا أما و الله أنّه قد كان فينا يعمل به، حتّى زنى رجل منّا بعد إحصانه من بيوت الملوك و أهل الشرف فمنعه الملك من الرّجم ثمّ زنى رجل بعده فأراد أن يرجمه فقالوا : لا و الله حتّى ترجم فلاناً! فلمّا قالوا له ذلك إجتمعوا فأصلحوا أمرهم على التجبيه و أماتوا ذكر الرجم، و العمل

به». قال: فقال رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم): فأنا أوَّل مِن أحيا أمر الله وكتابه و عمل به، ثمّ أمر بهما فرجما عند باب مسجده، قال عبد الله بن عمر: فكنت فيمن رجمهما (').

(١)السيرة النبوية : ج١ ص٥۶۶.

۲۷.

## ٢٠ \_ ظلمهم في الديّة :

كانت قبيلة بني النضير يؤدّون الديّة كاملة وبنو قريظة كانوا يؤدّون نصف الدية فتحاكموا في ذلك إلى رسول الله، فنزل قوله سبحانه : ﴿وَ إِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالقِسْطِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ﴾(المائدة/ ٢٢).

فحملهم رسول الله على الحق ذلك و جعل الديّة سواء .

٢١ \_ قصدهم الفتنة برسول الله ﷺ :

قال جماعة من اليهود : اذهبوا بنا إلى محمد لعلّنا نفتنه عن دينه فإنّما هو بشر، فأتوه فقالوا له : «يا محمد إنّك قد عرفت انّا أحبار اليهود وأشرافهم و سادتهم و إنّا إن إتبعناك إتّبعتك اليهود و لم يخالفنا و إنّ بيننا و بين بعض قومنا خصومة أفنحاكمهم إليك فتقضي لنا عليهم و نوْمن بك و نصدَقك؟» فأبى ذلك رسول الله ، فأنزل الله فيهم : ﴿وَ أَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَ لاَتَنَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ وَ احْذَرُهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ فيهم : الأو أَن احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَ لاَتَنَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ وَ احْذَرُهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ فيهم : الأو أَن احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَ لاَتَنَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ وَ احْذَرُهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ فيهم : الله الله الله الله في يُعْمَا أَنْزَلَ اللهُ وَ لاَتَنَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ وَ احْذَرُهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ فيهم : الله مَا أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوا فَاعْلَمُ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُو بِهِمْ وَ إِنَّ يَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَوْا فَاعْلَمُ أَنْمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُو بِهِمْ وَ إِنَّ يَعْفِنُ مَن اللهُ مَا اللهُ إلَيْكَ فَامَ مَا أَنْوَلَ اللهُ وَ لاَتَبَعْ أَمْوَاءَهُ مُ يَ بَعْضِ ذُنُو بِهِمْ وَ إِنَّ

٢٢ ـ إنكار نبوّة المسيح :

مناصبة اليهود العداء للمسيحيين لها جذور متأصّلة في التاريخ فمذ أعلن المسيح بنبوته و رسالته قمامت اليهود في وجهه و أنكروا رسالته، يقول سبحمانه : ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرائِيلَ إِنِّي رُسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَ مُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالبَيِّنَاتِ قَالُوا هِذِا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (الصف/ ۶).

نعم نرى اليوم تحالف اليهود مع المسيحيين لضمان المصالح المشتركة التي 221

على رأسها و أهمّها القضاء على الإسلام و إبعاده عن المجتمع و الحياة، و لأجل ذلك نرى أنّ البابا قام مؤخّراً بزيارة الكنيست اليهودي في روما و أعلن خلال زيارته له براءة اليهود من دم المسيح من أجل توحيد الصف و دعم الجهود الكفيلة بالقضاء على المسلمين و دينهم، و لكنّهم في الواقع و الحقيقة لازالوا يكنوّن نفس العداء التاريخي المتأصّل في نفوسهم.

روي أنّ نفراً من اليهود أتوا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فسألوه عمّن يؤمن به من الرّسل؟ فقال: أؤمن بالله، فعند ذاك جحدوا نبوّة المسيح و قالوا و الله ما نعلم أهل دين قط أخطأ في الدّنيا و الآخرة منكم و لاديناً شرّاً من دينكم، فأنزل الله : ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَناً بِاللهِ وَ مَا أُنْزَلَ إِلَيْنَا وَ مَا أُنْزَلَ مِنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسَقُونَ ﴾ (المائدة/ ٥٩) <sup>(1)</sup>

# ٢٣ \_ إشراكهم بالله عزّ و جلّ :

إنَّ العصبية العمياء ربّما تبلغ بالإنسان حـدًا ينكر ما كان يـدين به هو وقـومه طيلة قـرون إنصرمت، فهؤلاء اليهـود المعاصرون كـانوا يفتخـرون و يتمجّدون بـدين التوحيد، و أنّهم ضحّوا في سبيله نفسهم و نفيسهم، و لكنّهم لمّا رأوا أنَّ النبيّ الأكرم يدعو إلى هذا المبدأ، و يتّخد منه الحجر الأسـاس لدعوته، عادوا ينكرونه و يروّجون الشرك تشفّياً لغيظهم و حنقهم .

أتبي رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) جماعة من اليهود فقالوا له : يا محمد أما تعلم مع الله إله غيره؟ فقال رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) : «الله لا إله إلا هو بذلك بعثت و إلى ذلك أدعوا»، فأنزل الله فيهم و في قولهم : ﴿قُلْ أَيُّ شَىءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَ بَيْنَكُمْ وَ أُوحِيَ إِلَىَّ هَٰذَا القُرْآنُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَ مَنْ بَلَغَ ءَإِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللهِ آلِهَةٍ أُخُرَىٰ قُلْ لَا أَشْهِدُ قُلْ إِنَّما هُوَ إِلَهُ وَاحِدٌ وَ إِنَّنِي

(١)السيرة الحلبية : ج١ ص٥٢٧، مجمع البيان : ج٣ ص٣٢٩ (طبع بيروت) .

TVT

# بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ﴾ (الأنعام/ ١٩) ().

۲۴ - سؤالهم عن محين الساعة :

تعلَّقت مشيئته الحكيمة بكتمان وقت الساعة، قال سبحانه: ﴿إِنَّ الله عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ (لقمان/ ٣۴)، و مع ذلك جاء جماعة من اليهود قالوا: أخبرنا متى تقوم الساعة إن كنت نبياً، فنزل قوله سبحانه: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لاَيْجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّهُ وَ نَقُلَتْ فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ لا تَأْتِيكُمْ إِلاَ بَغْتَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ وَ لَكِفَ أَكْثَرَ النَّاصِ

و لم يكن هذا السـؤال إلاّ تعنّتاً و عناداً لأنّهم هم الذين ذكروا لقـريش : إسألوا محمداً عن وقت الساعة فإن خوّل علمها إلى الله سبحانه فاعلموا أنّه نبي ... <sup>(1)</sup>.

هذه نماذج من مناظراتهم و مشاغباتهـم التي تنم عن مبلغ لجاجهم و عنادهم و ممّا يصوّر لك طبيعتهم .

۲۵ - تهجّمهم على ذات الله عزّوجل : أتى رهط من اليهود إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقالوا :

فلمّا تلاها عليهم، قالوا: فصف لنا يا محمد كيف خلقة (الله)، كيف ذراعه، كيف عضده؟ فغضب رسول الله أشدّ من غضبه الأوّل و ساورهم، فأتى جبرئيل فقال له مثل ما قال له أوّل مرّة، و جاءه من الله تعالى بجواب ما سألوه بقول الله تعالى : ﴿وَمَا قَـدَرُوا اللهَ حَقَّ قَـدْرِهِ وَ الأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَـوْمَ القِيَامَةِ وَ السَّمْوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ (الزمر/ ۶۷).

# ۲۶ \_ طلبهم كتاباً من السماء :

إنَّ اليهود كانت جاهلة بحكمة نزول القرآن تدريجيّاً و قد ورد النص بها في غير واحد من الآيات، قـال سبحانه: ﴿وَ قَالَ الَّـذِينَ كَفَـرُوا لَوْلا نُـزِّلَ عَلَيْهِ القُـرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَادَكَ وَ رَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً﴾(الفرقان/ ٣٢).

إنّ في نزول القرآن تدريجيّاً منجّماً حسب الوقائع و الأحداث لـدلالة واضحة على أنّه وحي إلهي ينزل شيئاً فشيئاً حسب الحاجات و ليس شيئاً متعلّماً عن ذي قبل من إنس أو جن، و لكن جهل اليهود بحكمته دعاهم إلى أن يطلبوا عن رسول الله نزول القرآن جملة واحدة من السماء حتّى يروا بأمّ أعينهم أنّه كتاب سماوي أنزل من عند الله سبحانه و هم يضاهئون في هذا الإقتراح قول المشركين في مكّة<sup>(۱)</sup>.

أتى جماعة من اليهود رسول الله، فقالوا: يـا محمد! إنَّ هذا الذي جئـت به لحةٌ من عنـد الله؟فانَّا لإنهاه متّسقاً كمـا تتّسة. التوراة؟ فقال لهــم رسول الله: أما و الله

TVE

نقرأه و نعرفه و إلاّ جئناك بمثل ما تأتي به، فأنزل الله تعالى فيهم و فيما قالوا : (قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَ الجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هِذَا القُرْآنِ لايأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً (الإسراء/ ٨٨).

#### ٢٧ ـ تحويل القبلة إلى الكعبة :

كان النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يصلّي إلى بيت المقدس في المدينة المنورة إلى سبعة عشر شهراً<sup>(1)</sup> من الهجرة، و كانت اليهود تعيّر المسلمين على تبعيّة قبلتهم و يتفاخرون بذلك عليهم، فحزن رسول الله ذلك فخرج في سواد الليل يقلّب وجهه في السماء ينتظر الوحي من الله سبحانه و كشف همّه، فنزل الوحي بقبلة جديدة، فقطع تعييرهم و تفاخرهم، قال سبحانه : ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجُهكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِيَّنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ حَيْتُ مَا كُنتَمْ فَوَلُّو وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الكتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَ مَا الله بِغافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ (البقرة/ ١٢٢).

و روى الصدوق أنَّ النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) صلّى إلى بيت المقدس ثلاث عشرة سنة و تسعة عشر شهراً بالمدينة ثـم عيّرته اليهود، فقالوا : إنَّك تابع قبلتنا فاغتم لذلك غمّاً شديداً، فلمّا كان في بعض الليل خرج يقلّب وجهه في آفاق السماء فلمّا أصبح صلّى الغداة فلمّا صلّي من الظهر ركعتين جاء جبرئيل فقال له : ﴿قد نرى

(١)و في رواية الفقية كما سيوافيك تسعة عشر شهراً.

ذلك المسجد مسجد القبلتين (`).

و قد أثار هذا الأمـر أسئلة و اعتراضات من جانب اليهود بـل المؤمنين أنفسهم و جاء الذكر الحكيم مجيباً عنها بما يلي :

١ - أتى جماعة من اليهود مثل رفاعة بن قيس و كعب بن الأشرف و غيرهما فقالوا: يا محمدما ولاك عن قبلتك التي كنت عليها و أنت تزعم أنّك على ملّة إبراهيم و دينه أرجع إلى قبلتك التي كنت عليها نتّبعك و نصدّقك . و إنّما يريدون بذلك فتنته عن دينه، و هذا هو الاعتراض الذي يتناوله الوحي مشفوعاً بالجواب : (سَيَقُولُ عن دينه، و هذا هو الاعتراض الذي يتناوله الوحي مشفوعاً بالجواب : (سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مَا وَلاَهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ النّي كانت عليها نتّبعك و نصدّقك . و إنّما يريدون بذلك فتنته عن دينه، و هذا هو الاعتراض الذي يتناوله الوحي مشفوعاً بالجواب : السَّفَولُ السُّفَهَاءُ مَا وَلاَهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ النّي كانت عليها نتّبعك و بعبارة أخرى إنّ التحوّل كان بأمر من السُفَهَاءُ ما ويلة فكيف يأمر به مع أنّه هو الذي جعل بيت المقدس قبلة فكيف ينقض حكمه و ينسخ ما شرعه (و اليهود من القائلين بامتناع النسخ) و إن كان بغير أمر الله فهو انحراف عن الما من الذي ينسخ ما شرعه (و اليهود من القائلين بامتناع النسخ) و إن كان بغير أمر الله فهو الحراف عن الما من الله فكيف يأمر به مع أنّه هو الذي جعل بيت المقدس قبلة فكيف ينقض حكمه و ينسخ ما شرعه (و اليهود من القائلين بامتناع النسخ) و إن كان بغير أمر الله فهو الحراف عن القائلين بامتناع النسخ) و إن كان بغير أمر الله فهو النحراف عن الصراط المستقيم .

و أمَّا الجواب فهو إنّ جعل بيت من البيوت أو بناء من الأبنية قبلة ليس لاقتضاء ذاتي فيـه يستحيل التعدّي عنـه، بل جميع الأجسام و الأبنيـة بل جميع الجهـات من الشرق و الغرب إليه سبحانه على السواء يحكم فيها ما يشاء و كيف يشاء و متى شاء، و انّ الإعتراض نابع من قلّة عقلهم أو عدم استقامته في درك حقيقة التشريع .

و إلى هذا الجواب يشير قوله سبحانه : ﴿قُلْ للهِ المَشْرِقُ وَ المَغْرِبُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (البقرة / ١۴٢). ٢ ـ لمّا كان المقدّر أن تكون الكعبة هي القبلة الأخيرة فما هو السبب في جعل

بيت المقدس قبلة أولى للمسلمين؟

و الجواب : إنّ المصالح كانت تقتضي أن يصلّي المسلمون إلى القبلة الأولى في مكّة و المدينة في أوائل البعثة و أوائل الهجرة و ذلك لأنّ النبي(صلّى الله عليه وآله و سلّم) في مكّة المكرمة و بعد الهجرة بقليل كان مبتلى بالمشركين اللذين

(١)من لايحضره الفقيه ج١ ص١٧٨ ح٣.

لايصلّون لله سبحانه و لايعبدونه و إنّما يعبدون الأوثان و الأصنام، فعندئذٍ أمر النبي بالصلاة إلى بيت المقدس(الذي كان الموحّدون من اليهود و النصارى يصلّون إليه) حتّى يتميّز الموحّدون عن المشركين و يكون ذلـك سمة التوحيد و علامتـه، فكانت الصلاة إلى بيت المقدس وسيلة لتميّز الموّحدين عن المشركين .

و لمّا كانـت العرب شديدة الألفة بمكّـة و قبلتها فأحبّ الله تعـالي أن يمتحن القوم بغير ما ألفوا ليميّز من يتّبع الرسول عمّن ينقلب على عقبيه .

و لأجل هِـذين الوجهيـن(تميّز الموحّـدين عن المشـركين و امتحان مـن يتّبع الرسـول ممّن ينقلب على عقبيـه من العـرب الآلفة بمكّـة و قبلتها) أمـر المسلمون بالصلاة إلى بيت المقدس مؤقّتاً و إلى ذلك يشيـر قوله سبحانه : ﴿وَ مَا جَعَلْنَا القِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَـمَ مَنْ يَتَبَعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْـهِ وَ إِنْ كَانَتْ لَكِبِيرةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ (البقرة/ ١٢٣).

و لعلِّ قوله : ﴿ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ ﴾ إشارة إلى الوجه الأوّل .

كما أنّ قوله : ﴿وَ إِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ إشارة إلى الوجه الثاني و هو اختبار من يخالف العادة و الألفة لأجل إمتثال أمر الرسول، فإنّ مخالفة العادات و التقاليد كبيرة إلاّ على الذين هدى الله .

و الحاصل إنَّ جعل بيت المقدس قبلة لأجل تمحيص المؤمنين من غيرهم و تميِّز المطيعين من العاصين و المنقادين من المتمرّدين .

و أمّا العدول عن بيت المقدس إلى الكعبة فقد عرفت أنّه ليس لمكان أو بيت شرفٌ ذاتي بل الحكم يدور مدار المصلحة، فصارت المصالح مقتضية بأن يتميّز المسلمون من اليهود بتفكيك قبلتهم التي كانوا يصلّون إليها عن قبلة اليهود، و يميّز المنافق المتظاهر بالإسلام من اليهود عن المؤمن المنقاد الواقعي، و لأجل ذلك حوّلت القبلة إلى الكعبة.

\*\*\*

و الجواب : إنَّ القبلة قبلة مـا لم تنسخ و إنَّ الله سبحانه إذا نسـخ حكماً نسخه من حين النسخ لا من أصله لرأفتـه و رحمته بالمؤمنيـن، و إليه يشير قولـه سبحانه : ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (البقرة / ١۴٣).

و أمَّا الاقتراح الـذي تقدَّمت به اليهـود إلى النبيَّ(صلَّى الله عليـه و آله و سلَّم) من رجوعه إلى القبلة السابقة حتّى يتّبعوه و يصدّقوه فإنّما هو وعد مكذوب لايتّبعون قبلته إلى آخر الدهر، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿ وَ لَئِنْ أَتَبْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ بِكُلّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَ مَا أَنْتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ وَ مَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ وَ لَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِلْمِ إِنَّكَ إِذاً لَمِنَ الظَّالِمِينَ﴾ (البقرة / ١۴٥).

و المراد من الإيمان في الآية في قـوله : ﴿مَا كَـانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَـانَكُمْ﴾ هو العمل . قال ابن عباس : قـالوا كيف بمن مات من إخواننا قبـل ذلك؟ و كان قد مات أسعد بن زرارة و البراء بن معرور و كانا من النقباء .

و بذلك يعلم أنَّ ما ذكره سبحانه قبل هذه الآيات مـن قصَّة إبراهيـم و أنواع كرامتـه و كرامـة ابنه إسمـاعيل و دعـوتهما للكعبـة و مكَّة و للنبـت و الأمَّة المسلمـة وبنائهما البيت و الأمـر بتطهيره للعبادة، كل ذلك تمهيد لحادثـة تغيير القبلة و اتّخاذ الكعبة قبلة، فإنَّ تحويل القبلة من أعظم الحوادث الـدينية و أهم التشريعـات التي قوبل بها الناس بعد هجـرة النبيّ إلى المدينة . فكانت محتاجة إلـي ترويض النفوس لقبولها .

الأقوام و القبائل، أرسل عتبة بن غزوان، و عبد الله بن أبي أُميّة و صهيب بن سنان إلى نجران و نواحيه و كتب معهم () إلى أساقفة نجران يدعوهم إلى رفض الأقانيم و الأنداد و التزام التوحيد و عبادة الله تعالى، و ها نحن نسوق إليك نصّ كتابه :

«بسم إله إبراهيم و إسحاق و يعقوب، من محمّد النبيّ رسول الله إلى أسقف نجران، فإنّي أحمد إليكم إله إبراهيم و إسحاق و يعقوب، أمّا بعد فإنّي أدعوكم إلى عبادة الله من عبادة العباد و أدعوكم إلى ولاية الله من ولاية العباد، و إن أبيتم فالجزية، فإن أبيتم آذنتكم بحرب»(٢).

و لمّا قـرأ الأسقف الكتاب فـزع و ارتاع و شـاور أهل الحجى و الـرأي منهم، فقال شـرحبيلـو كان ذالـبّ و رأي بنجران-: قد علمـت ما وعـد الله إبراهيم فـي ذريّة إسماعيل من النبوّة فما يؤمنك أن يكون هـذا الرجل؟ و ليس لي في النبوّة رأي لو كان أمر من أمور الدنيا أشرت عليك فيه وجهدت لك.

فبعث الأسقف إلى واحـد من بعد واحد من أهل نجـران فتشاوروا فكثر اللغط و طال الحوار، فاجتمع رأيهم على أن يبعثوا وفداً يأتي رسول الله فيرجع بخبره .

فأوف دوا إليه ستين راكباً و فيهم ثلاثة عشر رجلاً من أشرافهم و ذوو الرأي و الحجي منهم و ثلاثة يتولون أمرهم : العاقب إسمه عبد المسيح، أمير الوفد الذي لايصدرون إلاّ عن رأيه، و السيّد و إسمه الأيهم و هو ثمالهم و صاحب رحلهم،

الأسقف الأعظم (').

فجاءوا إلى النبي حتّى دخلوا على رسول الله وقت العصر، فدخلوا المسجد وعليهم ثياب الحبرات () و أردية الحرير مختّمين بخواتيم الذهب و أظهروا الصليب و أتوا رسول الله فسلّموا عليه، فلم يرد عليهم السلام و لم يكلّمهم،فانطلقو ايبتغون عثمان بن عفّان و عبد الرحمن بن عوف و كان لهما معرفة بهم فوجدوهما في مجلس من المهاجرين، فقالوا : إنّ نبيّكم كتب إلينا بكتاب فأقبلنا مجيبين له، فأتيناه و سلّمنا عليه فلم يردّ سلامنا و لم يكلّمنا . فما الرأي؟

فقالا لعلي بن أبي طالب : ما تـرى يا أبا الحسن في هؤلاء القوم؟ قال : أرى أن يضعوا حللهم هـذه، و خواتيمهم ثمّ يعـودون إليه، ففعلوا ذلك، فسلّمـوا فردّ عليهم سلامهـم، ثمّ قـال : و الذي بعثني بالحـق لقد آتيتمـوني المـرّة الأولى و إنّ إبليـس لمعكم(٣).

و كانوا قد أتوا معهـم بهديّة و هي بُسَط إلى النبيّ فيها تمـاثيل و مسوح، فصار الناس ينظرون للتماثيل، فقال : أمّا هذه البسط فلاحاجة لي فيها، و أمّا هذه المسوح فإن تعطونيها آخذها، فقالوا : نعم نعطيكها، و لمّا رأى فقراء المسلمين ما عليه هؤلاء من الزينة و الزيّ الحسن، تشوّقت نفوسهم، فنزل قوله سبحانه :

الأنها المؤلِّقُ أَوُنَبَتُكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ انَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا
الأَنْهَ ارُ خَالِدِينَ فِيها وَ أَزْوَاجٌ مُطَهَّ رَةٌ وَ رِضْ وَانْ مِسْ وَانْ مِسْ رَاهُ بَصِي رَهُ اللَّهُ عَامَ الأَنْهَ الْهُ الْمُ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ الْحَدِيمَ اللَّهُ الْحَدِيمَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْحُرْقُ اللَّهُ الْحُلُقُلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْحُنُ اللَّهُ اللَّهُ اللْحُلُقُلُ اللْحُنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللُهُ اللْحُلُلُهُ الللَّهُ الْحُلُقُلُ اللْحُلُ اللَّهُ مُ حُلَقُ اللْ الْحُلُ الْحُلُقُ اللْعُ اللَّهُ اللَّذَا اللَّهُ الْحُولَةُ مُ حُلُكُولُ اللْحُلُ الْحُلُ اللْحُلُقُلُ الْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللْحُلُ اللْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللَّهُ اللْحُلُ لَ الللَّهُ اللْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ اللْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ اللْحُلُولُ الْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللْحُلُلُلُ اللْحُلُ اللْحُلُولُ اللْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللْحُلُولُ اللْحُلُلُ لَعُلُولُ الْحُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالْحُ مُ اللْحُلُولُ اللْحُلُ اللْحُ اللْحُلُولُ الْحُلُولُ اللْحُولُ اللْحُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ اللْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُلُ اللْحُل اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللْحُلُولُ اللْحُلُ الْحُلُلُ اللْحُلُ لُلْحُلُ الْحُلُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْ اللَّالُ اللْحُلُولُ اللْحُلُ الْحُلُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ اللْحُلُ الْحُلُ لَحُلُ لُ لُولُ لُولُ لُ لَالُول

بالعِبَادِ (آل عمران / ١٥). ثمَّ أرادوا أن يصلُّوا بالمسجد بعد أن حانت وقت صلاتهم، و ذلك بعد العصر فأراد الناس منهم، فقبال النبي: دعوهم، فاستقبلوا المشرق فصلّوا صلاتهم فلمًا قضوا صلاتهم ناظروه .

(١)دلائل النبوّة ج٥ ص٣٨٩، الدر المنثور ج٢ ص٣٨، و تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٩۶. (٢)ثوب من ثياب اليمن . (٣) السيرة الحلبية ج٣ ص٢٣٩.

27.

فقالوا لرسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : إلى ما تدعو؟ فقال:إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله و إنّي رسول الله و إنّ عيسى عبد مخلوق، يأكل و يشرب، و يُحدث، فقالوا:فمن أبوه؟ فنزل الوحي على رسول الله، فقال : قـل لهم : «ما تقولون في آدم أكان عبداً مخلوقاً يأكل و يشرب و يُحـدث و ينكح؟ فسألهم النبيّ، فقـالوا : نعم، فقل : فمن أبوه؟ فبهتوا، فأنزل الله :

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلَ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُزَابٍ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ \* الحَقُ مِنْ رَبِّكَ فَلاَتَكُنْ مِنَ المُمْتَرِينَ \* فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءِنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ نِسَاءَنَا وَ نِسَاءَكُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الكَاذِبِينَ ﴾ (آل عمران/ ٥٩-٤١).

#### الدعوة إلى المباهلة

فلأجل ذلك قال لهم رسول الله: فباهلوني فإن كنت صادقاً أنزلت اللعنة عليكم و إن كنت كاذباً أنزلت عليّ، فقالوا: «أنصفت»، فتواعدوا للمباهلة، فلمّا رجعوا إلى منازلهم، قال لهم رؤساؤهم – السيّد و العاقب و الأيهم –: إن باهلنا بقومه باهلناه فإنّه ليس نبيّاً، و إن باهلنا بأهل بيته خاصّة لم نباهله فإنّه لايقدم أهل بيته إلآ و هو صادق، فلمّا أصبحوا جاءوا إلى رسول الله و معه أمير المؤمنين و فاطمة و الحسن و الحسين، فقال النصارى: من هؤلاء؟ فقيل لهم : هذا ابن عمه و صهره علي بن أبي طالب و هذه ابنته فاطمة و هذان ابناه الحسن و الحسين، ففزعوا، فقالوا لرسول الله : نعطيك الرضا فاعفنا من المباهلة، فصالحهم رسول الله على الجزية و انصرف<sup>(1)</sup>.

و روى الطبرسي : و لمّا كان الغد جاء النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) آخذ بيـد على بـن أبي طـالب و الحسـن و الحسيـن(عليهم السـلام) بين يـديه يمشيـان و فاطمة(عليها السلام) تمشي خلفه، و خرج النصاري يتقدّمهم أسقفهم فلمّا رأى

(١)تفسير القمي ج١ ص١٠٤

النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد أقبل بمن معه، سأل عنهم، فقيل له: هذا ابن عمّه و زوج ابنتـه و أحبّ الخلق إليـه و هذان ابنا بنته مـن علي(عليه السـلام) و هذه الجارية بنته فاطمة، أعزّ الناس عليه و أقربهم إلى قلبه، و تقدّم رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فجثا على ركبتيه.

قال أبو الحارثة الأسقف : جثا و الله كما جئا الأنبياء للمباهلة ، فسكع ولم يقدم على المباهلة ، فقال السيّد : ادن يا أبا حارثة للمباهلة ، فقال : لا، إنّي لأرى رجلاً جريئاً على المباهلة و أنا أخاف أن يكون صادقاً و لئن كان صادقاً لم يحل و الله علينا الحول و في الدنيا نصراني يطعم الماء ، فقال الأسقف : يا أبا القاسم إنّا لانباهلك و لكن نصالحك فصالحنا على ما ينهض به ، فصالحهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على ألفي حلّة من حلل الأواقي قيمة كل حلّة أربعون درهماً فما زاد و نقص فعلى حساب ذلك ، و على عارية ثلاثين درعاً ، و ثلاثين رمحاً ، و ثلاثين فرساً إن كان باليمن كيد ، و رسول الله ضامن حتّى يؤديها و كتب لهم بذلك

و روي أنَّ الأسقف قال لهم : إنّي لأرى وجوهاً لو سألوا الله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله، فلاتب اهلوا فتهلكوا و لايبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة، وقال النبيي : و الذي نفسي بيده لو لاعنوني لمسخوا قردة و خنازير، و لاضطرم الوادي عليهم ناراً، و لما حال الحول على النصارى حتى يهلكوا كلّهم، قالوا : فلما رجع وفد نجران، لم يلبث السيّد و العاقب إلا يسيراً، حتّى رجعا إلى النبي،

و هناك كلمة قيّمة للزمخشري يقول فيها :

فإن قلبت : ما كـان دعاؤه إلـى المباهلـة إلاّ لتبيّن الكـاذب منه و مـن خصمه و ذلك أمر يختصّ به و بمن يكاذبه فما معنى ضم الأبناء و النساء؟

قلت : ذلك آكد في الدلالة على ثقته بحاله و استيقانه بصدقه حيث تجرّاً على

(۱)مجمع البيان : ج۲ ص٧۶٢ و ٧۶۴ (طبع بيروت) .

تعريض أعزّته و أفلاذ كبده و أحبّ الناس إليه لذلك، ولم يقتصر على تعريض نفسه له و على ثقته بكذب خصمه حتّى يهلك خصمه مع أحبّته و أعزّته هلاك الإستئصال إن تمّت المباهلة. و خصّ الأبناء و النساء لأنّهم أعزّ الأهل و ألصقهم بالقلوب، و ربّما فداهم الرجل بنفسه، و حارب دونهم حتّى يقتل، و من ثمّ كانوا يسوقون مع أنفسهم الظعائن في الحروب لتمنعهم من الهرب، و يسمّون الذادة عنهم بأرواحهم : «حماة الحقائق» و قدّمهم في الذكر على الأنفس (في الآية) لينبّه على لطف مكانهم، و قرب منزلتهم و ليؤذن بأنّهم مقدّمون على الأنفس مفدون بها، و فيه دليل لاشيء أقوى منه على فضل أصحاب الكساء (عليهم السلام) وفيه برهان واضح على صحّة نبوة النبيّ لأنّه لم يرو أحد من موافق و لامخالف أنّهم أجابوا إلى ذلك<sup>(1)</sup>.

و من أمعـن فيما ورد من سبب النزول و شرحه فـي كتب الحديـث و التفسير يقف علـى مكرمة و فضيلة عظيمـة لأهل البيت(عليهـم السلام) في تلك الحـادثة، ومن أراد التفصيل فليرجـع إلى كتاب «الكلمة الغرّاء في تفضيل الـزهراء» للسيّد شرف الدين(ص٢٠٣\_١٩٧).

و هناك نكتة أخرى نقلها الرازي عن بعض معـاصريه من الشيعة و لـم يناقش في كلامه مع غرامه بنقض المحكمات و هيامه في التشكيكات و الشبهات، قال :

كان في الري رجل يقال له محمود بن الحسن الحمصي و كان معلم الإثنى عشرية و كان يزعم أنّ عليّاً رضي الله عنه أفضل من جميع الأنبياء سوى محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و استدلّ على ذلك بقول ه تعالى : ﴿وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُم ﴾ إذ ليس المراد بقوله ﴿وَ أَنْفُسَنَا ﴾ نفس محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لأنّ الإنسان لايدعو نفسه بل المراد غيرها ، و أجمعوا على أنّ ذلك الغير كان علي بن أبي طالب (رض) فدلت الآية على أنّ "نفس علي » هي محمد ، و لايمكن أن يكون المراد إنّ هذه النفس هي عين تلك ، فالمراد إنّ هذه النفس مثل تلك النفس ، و ذلك

(١)الكشاف: ج١ ص٣٢٧.

ፕለፕ

يقتضي المساواة في جميع الوجوه، ترك العمل بهذا العموم في حـق النبوّة و في حق الفضل لقيام الدلائل على أنَّ محمداً عليه الصلاة و السلام كان نبيّاً و ما كان على كذلك و لإنعقاد الإجماع على أنَّ محمداً (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) كان أفضل من على(رض) فبقي فيما وراءه معمولًا به ثـمّ الإجماع دلّ على أنَّ محمداً(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) كان أفضل من سائر الأنبياء(عليهم السلام) فيلـزم أن يكون على أفضل من سائر الأنبياء (').

## ٢٩ \_ الخلفيّة التشريعيّة لحرمة الأشهر الحرم :

ربّما نقرأ في بعض الصحف و الكتب أنَّ عرب الجـاهلية هـم الذين حـرّموا الحرب في الأشهـر الحرم و أضفوا عليها مسحة قـدسية خاصة، و ذلك لأنّهـم كانوا متوغلين في الحروب و الغارات و كان تمادي الظاهرة القبليَّة الشادَّة موجباً لفكَ عرى الحياة، و لأجل ذلـك استثنوا هذه الأشهر لتقـويم أودهم و ضمان أمـن طرق التجارة و تيسير أمر زيارة الكعبة .

و لكنُّها فكرة خاطئة تخالف ما نستلهمه من القرآن الكريم، فإنَّ الظاهر منه أنَّ حرمة الأشهر لها جـذور دينيـة و أنّها جـزء مـن صميم الـدين القيّـم الـذي جاء بـه إبراهيم(عليه السلام) إلى أمّته، قـال سبحانه: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهِ يَسْوَمَ خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِّكَ الدِّينُ القَيِّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ ... ﴾ (التوبة / ٣٤) .

فإنَّ قوله : ﴿ذلك الدين القيِّم﴾ ربَّما يشير إلى أنَّ اتَّصاف الأربعة بالحرم جزء من الدين القيّم و تشريعاته .

و على ذلبك الأساس فبالنبيّ الأكرم أولبي بأن يحيافظ على حبرمتها و يبراعي قدسيّتها، و بـذلك يسهل لك القضاء في الحادثة الـدموية التي وقعـت في مستهلّ

(١)تفسير الرّازي ج٨ ص١٨(طبع بيروت).

شهر رجب بيد المسلمين و هي التي استغلّتها قريش للتعيير بالنبيّ و الإزدراء به، و أنّه هدم قدسيّة تلك الأشهر و إراقة الدم فيها، و إليك نصّ القصة :

بعث رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّـم) عبد الله بـن جحش بـن رئاب الأسدي في رجب مقفلة من بدر الأولى و بعث معـه ثمانية رهط من المهاجرين ليس فيهم من الأنصـار أحد، و كتب لهم كتـاباً و أمره أن لاينظر فيـه حتّى يسير يوميـن ثمّ ينظر فيه، فيمضي بما أمره به و لايستكره من أصحابه أحداً.

فلمّا سار عبد الله بـن جحش يومين فتح الكتاب فنظر فـإذا فيه : إذا نظرت في كتابي هذا فـامُض حتّى تنزل نخلة بين مكّـة و الطائف، فترصد بها قريشـاً و تعلم لنا من أخبارهم .

فلمّا نظر عبد الله بن جحش في الكتاب قال: سمعاً و طاعة، ثمّ قال لأصحابه:قد أمرني رسول الله أن أمضي إلى نخلة أرصد بها قريشاً حتّى آتيه منهم بخبر، و قد نهاني أن أستكره أحداً منكم فمن كان منكم يريد الشهادة و يرغب فيها فلينطلق و من كره ذلك فليرجع، فأمّا أنا فماض لأمر رسول الله، فمضى و مضى معه أصحابه لم يتخلّف منهم أحد.

و سلك إلى الحجاز حتّى إذا كان بمعد فوق «الفرع»يقال له «بحران» أضلّ سعد ابن أبي وقّاص و عتبة بـن غزوان بعيراً لهما، كانـا يتعاقبانـه، فتخلّفا عليه في طلبه و مضى عبـد الله بن جحش و بقيّة أصحـابه حتّى نزل بنخلـة، فمرّت به عير لقـريش

تحمل زبيباً و أدماً وتجارة من تجارة قريش، فيها عمرو بن الحضرمي، فلمّا رآهم القوم(`)هابوهم و قد نزلوا قريباً منهم، فأشرف لهم عكاشة ابن محصن و كان قد حلق رأسه فلمّا رأوه أمنوا و قـالوا : عمّار لابأس عليكم منهم، و تشـاور القوم فيهم و ذلك في أخر يوم من رجب، فقال القوم : (٢) و الله لئن تركتم القوم هذه الليلة ليدخلن الحرم

(١)المقصود عير قريش. (٢)المقصود المسلمون.

فليمتنعن منكم به <sup>(١)</sup>و لئن قتلتموهم لنقتلنهم في الشهر الحرام، فتردد القوم <sup>(٢)</sup>و هابوا الإقدام عليهم ثمّ شجّعوا أنفسهم عليهم و أجمعوا على قتل من قدروا عليه منهم و أخذ ما معهم فرمى و اقد بن عبد الله التيمي عمرو بن الحضرمي بسهم فقتله، و استأسر عثمان بن عبد الله و الحكم بن كيسان و أفلت القوم <sup>(٣)</sup> نوفل بن عبد الله فأعجزهم و أقبل عبد الله بن جحش و أصحابه بالعير و بالأسيرين حتّى قدموا على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

فلمًا قـدموا على رسول الله المـدينة، قال : ما أمـرتكم بقتال في الشهـر الحرام فوقّـف العير و الأسيريـن و أبى أن يأخـذ من ذلك شيئـاً، فلمّا قال ذلـك رسول الله، سقط فـي أيدي القوم و ظنّـوا أنّهم قد هلكـوا و عنّفهم إخـوانهم من المسلميـن فيما صنعوا، و قالت قريش : قد استحلّ محمّـد و أصحابه الشهر الحرام فسفكوا فيه الدم و أخذوا فيه الأموال و أسروا فيه الرجال .

و قد توقّع اليهود لأجل هذه الحادثة بالمسلمين الشر، فلمّا أكثر الناس في ذلك أنزل الله على رسوله : ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدَّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَ كُفْرٌ بِهِ وَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ إِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ وَ الفِنْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ القَتْلِ وَ لاَيزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَ مَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وِ هُوَ كَفْرٌ بِهِ وَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ إِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ وَ الفِنْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ القَتْلِ وَ لاَيزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَ مَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وِ هُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ الآخِرَةِ وَ أُولَئِكَ مَنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وِ هُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ الآخِرَةِ وَ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ بِعَاقِ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ الَّذِينَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا فِي سَبِيلِ

و الآية الثانية تحكي عن نزول المغفرة لعبد الله بن جحش و أصحابه و ذلك لأجل أنَّهم كانوا ذوو سابقة حسنة و بلاء محمود كما يشير إليه قوله : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا

(١)أي يتحصّنون بالحرم . (٢)المقصود هم المسلمون . (٣)أي فر من بين أيديهم فلم يتمكنّوا من اللحاق به و القبض عليه .

وَ الَّذِينَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَٰئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللهِ ﴾ .

قال ابن هشام : لمّا تجلّى عن عبد الله بن جحش و أصحابه ما كانوا فيه حين نزل القرآن (الآية الأولى) طمعوا في الأجر، فقالوا : يا رسول الله أنطمع أن تكون لنا غزوة نعطى فيها أجر المجاهدين؟ فأنزل الله عزّ و جلّ فيهم : ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ الَّذِينَ هَاجَرُوا ... ﴾ .

فلمًا نزل القرآن بهذا و فرّج الله تعالى عن المسلمين ما كانوا فيه من الشفق قبض رسول الله العير و الأسيرين . و بعثت إليه قريش في فداء عثمان بن عبد الله و الحكم بن كيسان (الأسيرين)، فقال رسول الله: لانفديكموهما حتّى يقدم صاحبانا \_ يعني سعد بن أبي وقاص و عتبة بن غزوان \_ فإنّا نخشاكم عليهما فإن تقتلوهما، نقتل صاحبيكم، فقدم سعد و عتبة فأفداهما رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) منهم.

فأمّا الحكم بن كيسان فأسلم فحسن إسلامه و أقام عند رسول الله حتّى قتل يوم بئر معونة شهيداً، و أمّا عثمان بن عبد الله فلحق بمكّة حتّى مات بها كافراً .

هذا كلّـه راجع إلى حكـاية القصّة بجزئيّـاتها،و أمّا تحليـل الحادثة و تـوضيح الجواب الذي جاءت به الآية الأولى فهو بالشكل التالي:

لاشك أنّ عمل عبد الله بن جحش لم يكن خـاضعاً للضوابط العسكرية، فإنّ النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم يأمره بالقتال بل أمر بإستطلاع أخبار القوم و نقل

أخبارهم إليه، فقتاله كان عصياناً لأوامر قائده أوَّلاً و هتكاً لقداسة الشهر ثانياً، والأجل ذلك لمّا جاء إلى النبيّ لم يقبل منه العير و الأسيرين و انتظر الوحي الإلهي حتّى وافاه، و ليس من الصحيح أن يؤاخذ الأمير و رئيس القوم بإجرام واحد من قادة عسكره.

و إليه يشير قول هسبحانه : ﴿قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرُ ﴾ أي إنّ القتال فيه و إن كان صغيراً في نفسه : أمر كبير مستنكر لعظيم حرمته، و لكن الذي ينبغي إلفات النظر إليه هـ و أنّ الناقـدين أعنـي قريشـاً قد ارتكبـوا جريمـة أكبر ممّـا ارتكبه ذلـك القائد

#### العسكري و ذلك :

١ - إنّهم صدّوا الناس عن سبيل الله و منعوهم عن الطريق الموصل إلى الله تعالى و هو الإسلام، حيث كان المشركون يضطهدون المسلمين و يقتلون من يسلم أو يؤذونه في نفسه و أهله و ماله فيمنعونه من الهجرة إلى النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم).

٢ \_ إنَّهم كفروا بالله سبحانه .

٣-إنّهم صدّوا عن المسجد الحرام و منعوا المؤمنين من الحج و الإعتمار.
 ٣-إنّهم أخرجوا النبيّ(صلّى الله عليه و آله و سلّم) و المهاجرين .
 و كلّ هذه أكبر عند الله من قتال المسلمين المشركين في الشهر الحرام .

0 ـ و الفتنـة أكبر من القتـل أي فتنة المسلمين في دينهـم بإلقاء الشبهـات في قلوبهم أو بتعـذيبهم كما فعلوا بعمّار بـن ياسر و بلال و خبّاب بـن الأرت و غيرهم، أكبر من قتل المشركين .

و القتال في الشهر الحرام أهون من الفتنة عن الإسلام لو لم يحفّ بها غيرها من الآثار، كيف و قد قارنها الصدّ عن سبيل الله، و الكفر به، و الصد عن المسجد الحرام و إخراح أهله منه، فمن وقف على فتنة المشكن لضعفاء المسلمين طبلة

# (٩) الإشتباك المسلّح مع اليهود بالمدينة :

١٠ - إجلاء بني قينقاع من المدينة :

قد وقفت فيما سبق على المناظرات و الاحتجاجات التي دارت رحاها بين النبيّ و اليهود، و اتّضح لك إنّها لم تكن من اليهود بغرض كشف الحقيقة و إنّما كانت مماراة منهم حتّى يشوّهوا الحقيقة على طلاّبها و يضعوا العراقيل في وجه انتشار الإسلام و تعاظم قدرة المسلمين، و قد كان النبيّ الأكرم صابراً على إيذائهم، ولكنّهم لمّا بلغت جرأتهم إلى حدّ هتكوا عرض امرأة مسلمة و قتلوا رجلاً من المسلمين في سوقهم، قام النبيّ في وجههم فرفض الميثاق الذي عقدوه بينهم و بين النبيّ لأنّهم بأعمالهم الإجرامية نقضوا بنوده و مضامينه فلم يبقوا له حرمة، و لكن والحدة منها.

و هذا إن دلّ على شيء فإنّما يدلّ على أنّ النبيّ الأكرم كان يحترم العهود و المواثيق المبرمة بينه و بين سائر الملل و النحل و أنّه لو لم تنقض اليهود عهودها و مواثيقها لما خطا النبيّ الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) خطوة واحدة في طريق

الحرب ضدّهم، و لأجل ذلك يجب علينا دراسة العوامل التي حفّزت النبي إلى اتّخاذ موقف حازم و صارم في وجه اليهود القاطنين فـي المدينة، و قبل إيضاحها نذكر لك نص الميثاق الذي عقده النبيّ(صلّى الله عليه و آله و سلّم) معهم إبّان نزوله المدينة .

روى القمّي في تفسيره : و جاءته اليهود ــ قريظة و النضير و قينقاع ـ فقالوا : يا محمّد إلى ما تدعو؟ قال: إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله و أنَّى رسول الله و أنَّى الذي تجدونني مكتوباً فمي التوراة و الذي أخبركم به علماؤكم أنَّ مخـرجي بمكة و مهاجري في هذه الحرّة، و أخبركم عالم منكم جاءكم من الشام فقال : «تركت الخمر والخمير و جئت إلى البؤس و التمور لنبيّ يبعث في هذه الحرّة مخرجه بمكة ومهاجره هاهنا، و هو آخر الأنبياء و أفضلهـم، يركب الحمار و يلبس الشملة و يجتـزي بالكسرة، في عينيه حمرة و بين كتفيه خاتم النبوّة، و يضع سيفه على عاتقه لايبالي من لاقي، و هو الضحوك القتّال يبلغ سلطانه منقطع الخف و الحافر» فقالوا له : قد سمعنا ما تقول و قد جئناك لنطلب منـك الهدنة على أن لانكون لك و لاعليـك و لانعين عليك أحداً و لانتعرّض لأحد من أصحابك و لاتتعرّض لنا و لا لأحـد من أصحابنا حتّى ننظر إلى ما يصير أمرك و أمر قومك، فإجابهم رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) إلى ذلك و كتب بينهم كتاباً : ألاّ يعينوا على رسول الله (صلّى الله عليه وآلـه و سلّم) و لا على أحد من أصحابه بلسان و لايد و لابسلاح و لابكراع في السرّ و العلانية، لابليل و لابنهار، الله بذلك عليهم شهيد، فإن فعلوا فرسول الله في حِلَّ من سفك دمائهم، وسبي ذراريهم و نسائهم، و أخذ أموالهم. و كتب لكل قبيلة منهم كتاباً على حدة، و كان الـذي تولَّـي أمر بنـي النضير حيَّـي بن أخطـب، فلمَّا رجـع إلى منـزله قــال له اَخوته(جديّ بن أخطب و أبوياسر بـن أخطب): ما مندك؟ قال: هو الذي نجده في التوراة و الذي يبشّرنا به علماؤنا و لاأزال له عدوّاً لأنَّ النبوّة خرجت من ولد إسحاق، وصارت في ولد إسماعيل، و لانكون تبعاً لولد إسماعيل أبداً.

و كان الـذي ولي أمـر قريضـة كعب بـن أسد، و الـذي ولي أمـر بني قينقـاع مخيريـق و كان أكثرهـم مالاً و حدائق، فقـال لقومـه : تعلمون أنّه النبـيّ المبعوث؟

فهلمّوا نؤمن به و نكون قد أدركنا الكتابين، فلم تجبه قينقاع إلى ذلك (٠).

هذا هو نص الميثاق، و سنوافيك في هذا البحث و ما يتلوه إنَّهم كيف ضربوا به عرض الجدار خصوصاً بعد ما بلغهم انتصار المسلمين على قريـش في غزوة بدر فانتابهم الهلع و الخوف، و ترقّبوا الخطر المحدق بهم، و قد بلغ النبيَّ أخبار بني قينقاع، و ما أخذوا يتفوّهون بـه ضدّه، فلأجـل إتمام الحجة جمعهم رسـول الله في سوق بني قينقاع بعد نزوله عن بدر، فقال : يا معشر يهود أسلموا قبل أن يصيبكم الله بمثل ما أصاب به قريشاً، فقالوا له : يا محمّد لايغرّتَك من نفسك أنّك قتلت نفراً من قريش، كانوا أغماراً () لايعرفون القتـال، إنَّك و الله لو قاتلتنـا لعرفت انَّا نحـن الناس و إنَّك لن تلقى مثلنا، فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهم : ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِئْسَ المِهَادُ \* قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِتَتَيْن الْتَقَتَا فِئَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ وَ أُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأَىَ العَيْنِ وَ اللهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذِلِكَ لَعِبْرَةً لأولِى الأَبْصَارِ ﴾ (آل عمران/ ١٢ و١٣) (").

و بين ما هم عليه من إظهار العداوة و نقض العهد، جاءت امرأة نزيعة (\*)من العرب تحت رجل من الأنصار إلى سوق بني قينقاع، و جلست عند صائغ في حُليّ لها، فجاء رجل من يهود قينقاع فجلس من ورائها و لاتشعر، فخلّي (٥) درعها إلى ظهرها بشـوكة، فلمّا قامت المرأة بـدت عورتها، فضحكوا منها، فقام إليـه رجل من المسلمين فاتّبعه فقتله، فاجتمعت بنو قينقاع فتحايشوا، فقتلوا الرجل و نبذوا العهد

فاستصرخ أهل المسلم المسلمين على اليهود، فغضب المسلمون، فحاصرهم رسول الله حتّى نزلوا على حكمه .

روى الـواقدي: لمّا رجع(رسـول الله صلّى الله عليـه و آله) مـن بدر حسـدوه فأظهروا الغشّ، فنزل عليه جبرتيل(عليه السلام) بهذه الآية : ﴿ وَ إِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْم خِيَانَةُ فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سِوَاءٍ إِنَّ اللهَ لَأَيْحِبُّ الخَائِنِينَ ﴾ (الأنفال/ ٥٨).

قال : فلمّا فرغ جبرتيل قـال له رسـول الله(صلّي الله عليـه و آله و سلّـم):فأنـا أخافهم. فسار رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) بهـذه الآية حتَّى نزلوا على حكمه و لرسول الله أموالهم، و لهم الذرّية و النساء ( ).

فقام عبد الله بن أبي بن سلول رئيس المنافقين في المدينة بالشفاعة لهم فقال : يا محمّد أحسن في موالـتي، و كانوا حلفاء الخـزرج، فأبطأ عليه رسـول الله، فقال: يا محمّد، أحسن في موالـيّ، فأعرض عنه، فأدخل يده في جيب درع رسول الله، فقال لـه رسول الله : أرسلنـي، و غضب رسول الله حتَّى رأوا لوجهـه ظللًا، ثـم قال : ويحك أرسلني، قال: لا و الله لاأرسلـك حتّى تحسن في مواليّ، أربعمـائة حاسر" و ثلاثمائة دارع، قد منعوني من الأحمر و الأسود، تحصدهم في غداة واحدة إنّي والله امرؤٌ أخشى الدوائر، فقال رسول الله : هم لك، فاستعمل رسول الله على المدينة في محاصرته إيّاهم بشير بن عبد المنذر، و كانت محاصرته إيّاهم خمس عشرة ليلة .

و كان لعبادة بن الصامت مثل الحلف الذي كان لهم من عبد الله بـن أبي ، فجاء عبادة بن الصامت و قال: يا رسول الله أتولَّى الله و رسوله و المؤمنين، و أبرأ من حلف هؤلاء الكفَّار و ولاينهم، ر في تلك القصّة نزلت الآيات التالية :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَتَّخِذُوا اليَهُودَ وَ النَّصَارَى أَوْلِبَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِبَاءُ بَعْضِ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لَايَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ \* فَتَرَى اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ

> (١)مغازي الواقدي ج١ ص١٨٠. (٢)الحاسر الذي لادرع له و يقابله الدارع .

مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنا دَائِرَةٌ فَعَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالفَتْح أَوْ أَمْرِ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ \* وَ يَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا أَهَؤُلاَءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمْ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُوا خَاسِرِينَ (المائدة/ ٥١-٥٣).

فلمّا أصرّ ابن أبي فيهم تركهم رسول الله و أمر بهم أن يجلوا من المدينة .

و روى الواقدي : كان ابـن أبي أمرهم أن يتحصّنوا و زعم أنّـه سيدخل معهم، فخذلهم و لـم يدخل معهم، و لزموا حصنهـم فما رموا بسهم، و لاقاتلوا حتّـى نزلوا على صلح رسولَ الله و حكمـه، و أموالهم لرسول الله، فلمّا نـزلوا و فتحوا حصنهم، كان محمّـد بن مسلمـة هو الذي أجـلاهم و قبـض أموالهم، و أمـر رسول عبـادة بن الصامت أن يجليهم، فقالت قينقاع : يا أبا الوليد نحن مواليك فعلت هذا بنا؟

قال لهم عبادة:لمّا حاربتم جئت إلى رسول الله فقلت : يا رسول الله إنّي أبراُ إليك منهم و من حلفهم، و كان ابن أبي وعبادة بـن الصامت منهم بمنزلة واحدة في الحلف، فقال عبدالله بـن أبي : تبرّأت من حلف مواليك، فقـال عبادة : أبا الحبّاب تغيّرت القلوب و محي الإسلام العهود، فخرجوا إلى الشام و لحقوا بـإذرعات (') ثمّ هلكوا(<sup>()</sup>).

191

(١)بلد في أطراف الشام يجاور أرض البلقا،وعمان "معجم البلدان ج١ ص١٦٢). (٢)السيرة النبويّة ج١ ص٢٧-٣٩، المغازي للواقدي ج١ ص١٧۶\_١٨٠.

۲ \_ إجلاء بني النضير

قدم أبو براء، عامر بن مالك على رسول الله المدينة فعرض عليه رسول الله الإسلام و دعاه إليه، فلم يسلم و لم يبعد من الإسلام، و قال : يا محمّد لو بعثت رجالاً من أصحابك إلى نجد، فادعوهم إلى أمرك رجوت أن يستجيبوا لك، فقال رسول الله : إنّي أخشى عليهم أهل نجد، قال أبو براء : أنا لهم جار، فابعثهم فليدعوا الناس إلى أمرك، فبعث رسول الله المنذر بن عمرو في أربعين رجلاً من خيار المسلمين فساروا حتّى نزلوا بئر معونة و هي بين أرض بني عامر، و حرّة بني سليم، كلا البلدين منها قريب و هي إلى حرّة بني سليم أقرب .

فلمّا نزلوها بعثوا ابن ملحام بكتاب رسول الله إلى عامر بن الطفيل، فلمّا أتاه لم ينظر في كتابه حتّى عدى على الرجل فقتله، ثمّ استصرخ عليهم بني عامر فأبوا أن يجيبوه إلى ما دعاهم إليه، وقالوا:لن نحفر <sup>(٢)</sup> أبا براء لقد عقد لهم عقداً و جواراً، فاستصرخ عليهم قبائل من بني سليم فأجابوه إلى ذلك، فخرجوا حتّى غشوا القوم، فأحاطوا بهم في رحالهم، فلمّا رأوهم أخذوا سيوفهم ثمّ قاتلوهم حتّى قتلوا من عند آخرهم إلاّ كعب بن زيد فإنّهم تركوه وبه رمق، فرفع من بين القتلى فقدم المدينة.

و كان في مسير القوم عمرو بن أميّة الضمري و رجل من الأنصار فلمّا اطّلعا على قتل إخوانهم، قال عمرو بن أُميّة: نخبر رسول الله، فقال الأنصاري: ما كنت لأرغب بنفسي عن موطن قتل فيه المنذر بن عمرو، فقاتل القوم حتّى قتل و أُسر عمرو ابن أميّة، و أطلقه عـامر بن الطفيل و جزَّ ناصيته، فأقبل عمرو بن أميّة إلـي المدينة (١)أو سبعين رجلاً على ما في صحيح البخاري و مسلم. (٢)أي لاننقض عهده.

ولقى في مسيره رجليـن من بني عامر و قد سـألهما ممّن أنتما؟ فقالا: من بنـي عامر فأمهلهما حتّى إذا ناما، عدى عليهما فقتلهما و هو يرى أنّه أصاب بهما الثأر من بني عامـر، فيما أصابوا مـن أصحاب رسول الله، فلمّا قـدم عمرو بن أُميّة علـى رسول الله فأخبره الخبر، قال رسول الله : لقد قتلت قتيلين لأدِينهما ().

خرج رسول الله إلى بني النضير يستعينهم في ديّة ذينك القتيلين من "بني عامر" اللذين قتلهما عمرو بن أُميّة الضمري، فكان بين بني النضير و بين بني عامر عقد و حلف، فلمّا أتاهم رسول الله يستعينهم في أداء الديّة، قالوا: نعم يا أبا القاسم نعينك على ما أجبت ممّا استعنت بنا عليه، ثمّ خلا بعضهم ببعض فقالوا: إنّكم لن تجدوا الرجل على مثل حاله هذه، و رسول الله إلى جنب جدار من بيوتهم قاعد، فمن رجل يعلو على هذا البيت فيلقي عليه صخرة فيرحنا منه ؟ فانتبذ لذلك عمرو بن جحاش بن كعب فصعد ليلقي عليه صخرة و رسول الله في نفر من أصحابه.

فأتى الخبر من السماء بما أراد القوم، فقام و خرج إلى المدينة «و كأنّه يريد أن يقضي حاجة و ترك أصحابه في مجلسهم<sup>»(١)</sup> فلمّا استلبث النبيّ أصحابه قاموا في طلبه فلقوا رجلاً مقبلاً من المدينة فسألوه عنه، فقال : رأيته داخلاً المدينة، فأقبل أصحاب رسول الله حتّى انتهوا إليه فأخبرهم الخبر بما أراد اليهود من الغدر إليه، و أمر رسول الله بالتهيّؤ لحربهم، و السير إليهم، و استعمل على المدينة ابـن أمّ مكتوم فتحصّنوا في الحصون.

(١)أي لأدفع ديتهما، و وجهه: إنّ القتل وقع بقبيلة بني سليم لاببني عامر، فإنّهم و إن لم يدافعوا عن المسلمين و خذلوهم، و لكنّهم لم يشتركوا في مقاتلتهم، فكان قتل هذين الرجلين بلاظلامة اقترفاها، و هذا إن دلّ على شيء فإنّما يدلّ على أنّ الرسول كان يقوم بالعدل و لايأخذه في ذلك شيء من الأهواء.

فتربّصوا ذلك من نصرهم، و لم يكن وعده إلاّ خداعاً، و في ذلك نزل الوحي :

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَ لأَنْطِيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبَداً وَ إِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمْ وَ اللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ \* لَئِنْ أُخْرِجُوا لَأَبْخُرُجُونَ مَعَهُمْ وَ لَئِنْ قُوتِلُوا لَأَيْنُصُرُونَهُمْ وَ لَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَيُوَلَّنَّ الأَدْبَارَ ثُمَّ لأَيْنُصَرُونَ \* لأَنْتُم أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِنَ اللهِ ذلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيفْقَهُونَ \* لاَيْقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعَاً إِلاَّ فِي قُرِي مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُـدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَ قُلُوبُهُمْ شَتَّى ذِلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيَعْقِلُونَ \* كَمَثَلِ الَّذِينَ قَبْلِهِمْ قَرِيباً ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (الحشر/ ١١\_١٥) ففي هذه الآيات ملاحم و تنبّؤات غيبية كشف عنها الوحي . و إليك الإشارة إليها :

١ ـــ إنَّ اليهود لعــلاقتهم الشــديـدة بالحيـاة لايجـرأون على مقـاتلتكم خـارج حصونهم، و إنَّما يقاتلونكم متمنَّعين بحصونهم، و يكتفون في ذلك برشقهم بالحجارة و نحوها، كما أشار إليه قوله: ﴿ لَأَيْقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعاً إِلاَّ فِي قُرَىً مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ .

٢ ـ يستأسدون عند الإجتماع ببعضهم البعض و لكنَّهم عند لقاء المسلمين ينتابهم الخوف و الرعب و الهلع، و يستفاد ذلك من ضم الآيتين أعني قوله : ﴿ بَأَسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدُ ﴾ إلى قوله : ﴿ لَأَنْتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِنَ اللهِ ﴾ .

٣\_إنّهـم يتظاهرون بوحـدة الكلمة، و لكنّها وحـدة شكلية صورية و قلـوبهم شتّى، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَ قُلُوبُهُمْ شَتَّى﴾.

ثمّ إنَّ الذكر الحكيم يصفهم بأنَّهـم قوم لايعقلون و لايتّخذون العبرة ممَّا لاقاه بنو قينقاع، و إليه يشير قوله : ﴿ كَمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَرِيباً ذَاقُوا وَ بَالَ أَمْرِهِم ﴾ .

ثمّ إنّ الملاحم الواردة فيما سبق من الآيات لاتنحصر بذلك بل تنبّأت بأنّ وعد

النصر من جانب المنافقين وعد خاو و مكذوب لايفون به، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿لَئِنْ أُخْرِجُوا لايَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِنْ قُوتِلُوا لاَيَنْصُرُونَهُمْ وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَبُوَلَّنَّ الأَدْبَارَ ثُمَّ لأيْنْصَرُونَ ﴾ .

و قد تنبّأ القرآن بكل ما ذكرنا قبل وقوع النصر و غلبة المسلمين عليهم .

روى البيهقي : إنّ النبيّ مضى لأمر الله تعالى فأمر أصحابه فأخذوا السلاح، ثمّ مضى إليهم و تحصّنت اليهود في دورهم و حصونهم، فلمّا إنتهى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى أزقّتهم و حصونهم فأمر بالأدنى فالأدنى من دورهم أن تهدم، وبالنخل أن تحرق و تقطع، و كفّ الله تعالى أيديهم و أيدي المنافقين فلم ينصرونهم، و ألقى الله عزّو جلّ في قلوب الفريقين الرعب<sup>(۱)</sup>.

لم يكن عمل النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في هذا المجال إلا إيجاداً للرعب في قلوب الكافرين و التعجيل في استسلامهم، فإنّ اليهود ما زالوا و لن يزالوا عالقين بالمال و الثروة، و يحبّونهما كحب الأنفس و الأولاد، فلم يكن للنبيّ إلا الإضرار ببعض أموالهم و ثرواتهم لتلك الغاية، و الشاهد على ذلك أنّ النبيّ لم يقطع إلاّ بعض النخيل،قوله تعالى : ﴿مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَة أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ اللهِ وَلِيُخْزِى الفَاسِقِينَ (الحشر/ ۵)، و أمّا الدور التي هدمها النبي فكانت عبارة عن الدور الواقعة خارج الحصن بشهادة أنّهم هدموا دورهم بأيديهم عند مغادرة عبارة عن الدور الواقعة خارج الحصن بشهادة أنّهم هدموا دورهم بأيديهم عند مغادرة المدينة، يقول سبحانه : ﴿ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَ آيَّـدِى المُؤْمُنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أولى المدينة، يقول سبحانه :

فهذا العمل العسكري من النبي و أصحابه كان عملًا تكتيكيّـاً لغاية قصوى، و هو الاستيـلاء عليهم بلا إراقة الـدم من الجانبيـن، و لولا ذلك ربّما طـال الحصار و كان مـن المتوقّع تحقّق الاشتــاك الدموي بــن الطـفـن . فلما رأوا أنّ النبــت مصمّم

فينطلق به، فخرجوا من المدينة إلى خيبر و بعضهم صار إلى الشام .

و من الذيـن صاروا إلى خيبر سـلاَّم بن أبي الحقيق و كنـانة بن الربيـع بن أبي الحقيق و حُيي بن الأخطب .

و العجب انّهم خرجوا بنسائهم و أبنائهم و أموالهم و معهم الدفوف و المزامير و القيان يعزفن خلفهم، و ماهذا إلاّ لأجل إلقاء الستار على خـذلانهم فكأنّهم أرادوا بالخروج بهذه الكيفية أنّهم ليسوا بمغلوبين ولامحزونين، و إنّما يخـرجون مع النشاط والسرور لأنّهم ينتقلون إلى أمكنة خصبة بالعطف والحنان<sup>(۱)</sup>.

و أمّا الأراضي التي تركوها فجعلها سبحانه نف لا لرسول الله و لم يجعل فيها سهماً لأحد غيره، قال سبحانه: ﴿وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ<sup>(1)</sup> عَلَيْهِ مِنْ خَيْل وَ لاَرِكَابٍ وَ لَكِنَّ الله يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرَى فَلِلْهِ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِذِى القُرْبَى وَ اليَتَامَى وَ المَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيل كَىْ لاَيَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ المَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيل كَىْ لاَيَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ المَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيل كَىْ لاَيَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ المَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيلَ كَىْ لاَيَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ المَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيلَ كَىْ لاَيَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ الْخُرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَ أَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ وَصَا اللهَ إِنَّهُ الْمَائِسُولُ وَ بَعْمَ أَمَا أَوْ

فالآيات الكريمة تحدّد مواضع صرف الأموال التي أفاء الله على رسوله، فذكر مصادفها المتعبدة فيهيا، والكرّ النيرّ حسب ما ورد في السبية قسّمها علي

(١)قال الواقدي: و مرّوا يضربون بالدفوف، و يـزمّرون بالمزامير... مظهرين ذلك تجلّداً،المغازي للواقدي ج۱ ص۳۷۵. (٢)فما أوجفتم: أي ما حرّكتم و أتعبتم في السير، قال سبحانه: ﴿ قُلُوبِ يَوْمَئِذِ وَاجفَة ﴾ .

و قد نزلت سورة الحشر في هذه القصة و الله سبحانه يمنّ على المؤمنين، بأنّه سبحانه سلّطهم على الكافرين عن طريق إيجاد الرعب في قلوبهم، كما يبيّن بأنّهم جوزوا بسوء أعمالهم، قال سبحانه :

﴿ هُو الَّذِى أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لأَوَّلِ الحَشْرِ مَا ظَنَنَتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَ ظَنُوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فِى قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَ أَيْدِى المُؤْمِنِينَ فَاعْتَبَرُوا يَا أُولِى الأَبْصَارِ \* وَ لَوْلا أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الجَلاَءَ لَعَذَبَهُمْ فِي اللَّهُ مِنْ في الآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهُ عَلَيْهِمُ الجَلاَءَ لَعَذَبَهُمْ فِي اللهُ مَ العِقَابِ ﴾ (الحشر/ 1-٢).

و بإجلائهم لم تبق في المدينة طائفة من اليهود، إلاّ قبيلة بني قريظة، و كان النبي يحتـرم عهودهـم مادامـوا حافظين عليهـا . و لمّا ظهـرت منهم بـادرة النقض، أخذهم النبيّ أخذ عزيز مقتدر، كما سيبيّن في الفصل القادم .

## ٣\_إبادة بني قريظة

لقد أجلى النبيّ الأكرم قبيلتي بني قينقاع، و بني النضير، و جزاهم بأعمالهم الإجرامية، و كانت فكرة تأليب العرب على النبي و المسلمين فكرة اختمرت في نفوس رؤساء بني النضير، و قبلهم بني قينقاع، نظراء حيي بن أخطب و سلاّم بن أبي الحقيق و كنانة بن الربيع بن أبي حقيق، الذين نزلوا حصن خيبر، فأرادوا درك ثأرهم من المسلمين بتأليب الأحزاب عليهم، فقدموا إلى قريش، و دعوهم إلى حرب رسول الله و قالوا: إنّا سنكون معكم عليه، حتّى نستأصله، و قدسالتهم قريش و قالوا:يا معشر يهود: إنّكم أهل الكتاب الأول، و أهل العلم بما أصبحنا نختلف فيه نحن و محمد. أفديننا خير أم دينه؟ قالوا: بل دينكم خير من دينه، وأنتم أولى بالحقّ منه<sup>(1)</sup>.

و لم يكتف زعماء بني النضير بتأليب قريش على النبي الأكرم بل خرجوا إلى غطفان و كلّ من له عند المسلمين ثأر، حرّضوهم على الأخذ بثأرهم، و يذكرون لهم متابعة قريش إيّاهم على حرب محمد، فاتّفقوا على الخروج و الحضور في المدينة في يوم واحد، و أحاطوا المدينة رجالاً و ركباناً و قد بلغ عددهم عشرة آلاف، و كان قد بلغ النبي مؤامرتهم فضرب الخندق على المدينة حتّى يكون كالحصن لها حائلاً بينه و بينهم، و قد طال الحصار على المدينة قرابة شهر، و وقع هناك اشتباك بينهم وبين العدو على وهم ملى مغازي النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

و قد أدركت الأحزاب المـؤلّفة من قريش و غطفان و يهـود خيبر و على رأسهم حيي بن أخطب أنّ الانتصار على محمد أمـر غير ميسور، مادام الخندق يحول بينه و

(١)قد مرّ نقل هذا الخطأ الفاحش في مناظرات النبيّ مع اليهود، فلاحظ.

۳--

بين العدق، و قـد وضع المسلمون الأحجار إلى جـانب الخندق، يرمـون بها من أراد العبور، فعند ذلك قام حيى بن أخطب بمؤامرة أخرى و هو فتح الطريق لدخول يُرْب من ناحية أخرى، و هـو إقناع بني قـريظة(الطـائفة الوحيـدة المتبقّاة من اليهـود في المدينة) على رفض عهدها مع محمد، و انضمامها إلى الأحزاب، فاجتمع مع أكابر الأحزاب، و قال: إنَّه مقنع بني قريظة بنقض عهد موادعتهم محمداً و المسلمين، حتّى يقطعوا بـذلك المـدد و المير عنه، و يفتحـوا الطـريق لاجتيـاز الأحزاب مـن حصونهم إلى داخل المدينة، و لمّا سمعت ذلك قريش و قبائل غطفان فرحوا بذلك و زعموا أنَّ هذه الخطوة سوف تكون ناجحة، و أنَّها مفتاح الإنتصار، فخرج حيي بن أخطب حتّى أتمى كعب بن أسد القرظي صاحب عقد بني قريظة و عهدهم، و لمّا سمع كعب بحيى بن أخطب، أغلق دونه باب حصنه، فاستأذن عليه، فأبي أن يفتح له فناداه حينتذٍ : و يحـك يا كعـب، إفتح لـي . قال : و يحـك يا حيـي إنَّك رجـل مشؤوم، و إنّي قد عاهدت محمداً و لست بناقض ما بيني و بينه، و لم أر منه إلاً وفاءً و صدقاً. قال: ويحك إفتح لي أكلَّمك. قال: ما أنا بفاعل. قال: و الله إن أغلقت دوني إلاّ خـوفاً عـن جشيشتك أن آكـل معك منهـا، فعندئذٍ غضـب كعب ففتـح له فقال: و يحك يا كعب جئتك بعزَّ الدهر و بحر طامَّ(')، جنتك بقريش على قادتها و سادتها، قـد عاهدوني و عـاقدوني على أن لايبرحوا حتّى يستأصلوا محمداً و من معه. قال: فقال له كعب: جئتني و الله بذلَّ الدهـر، و يحك يا حيى! فدعني وما أنا عليه، فإنَّى لم أر من محمَّد إلاَّ صدقاً و وفاءً . فلم يزل حيى بكعب يفتله في الذروة والغارب حتّى سمع له، على أن أعطاه عهداً (من الله) و ميثاقاً : لئن رجعت قريش

و قد بلغ المسلمين نبأ انضمام قريظة إلى الأحزاب، فاهتزُّوا و خافوا مغبّته فبعث رسول الله سعد بن معاذ، و هو سيد الأوس و سعد بن عبادة و هو سيد الخزرج و معهما لفيف من المسلمين، فقال: إنطلقوا حتّى تنظروا أحقٌّ ما بلغنا عـن هؤلاء

(١)يشير إلى الأحزاب المؤلِّفة.

القوم أم لا؟ فإن كان حقًّا فألحنوا لي لحناً `` أعرفه، و لاتفتُّوا في أعضاد الناس، وإن كانوا غير ناقضين فأجهروا به للناس، قال:فخرجوا حتى أتوهم، فوجدوهم على أخبث ما بلغهم عنهم فيما نالوا من رسول الله و قالوا : مَن رسول الله؟ لاعهد بيننا و بين محمد و لاعقد، فشاتمهم سعد بن معاذ و شاتموه، و كان رجلاً فيه حدّة، فقال له سعد بن عبادة : دع عنك مشاتمتهم فما بيننا و بينهم أعظم من المشاتمة، فأقبلا إلى رسول الله فسلَّموا عليه، و قالوا: «عضل و القرارة» أي غدروا كغدر عضل و القارة، و أصحاب الرجيح، فقال رسول الله: الله أكبر! أبشروا يا معشر المسلميين. و عظم عند ذلك البلاء و اشتد الخوف و ذلك لأنَّهم لو قطعوا المير و المدد وفتحوا الطريق للأحزاب، لدخلوا المدينة و استأصلوا أهلها، فما مضي وقت حتّى بـدت بوادر النقض فقطعوا المدد و الميرة عن المسلمين، و خرجوا يطيفون في أزقَّة المدينة، يخوَّفون النساء و الصبيان. قالت صفيّة و كانت في حصن «حسّان» : مرّ بنا رجل من اليهود فجعل يطيف بالحصن، فقلت: يا حسّان! إنَّ هذا اليهـودي كما ترى يطيف بالحصن وإنِّي والله ما آمنه أن يـدلّ على عـورتنا مَـنْ وراءنـا من يهـود، و قد شغـل عنَّا رسـول الله وأصحابهم، فانزل إليه فاقتله. قمال: يغفر الله لمك يا ابنية عبد المطلب! و الله لقد عرفت ما أنا بصاحب هذا! قالت : فلمّا قال لي ذلك، و لم أر عنده شيئاً احتجزت (٢)ثمة أخذت عموداً ثمّ نيزلت من الحصن إليه، فضربته بالعمود، حتّى قتلته. قالت: فلمّا فرغت منه، رجعت إلى الحصن (\*).

ثمّ إنّه سبحانه سلّط على الأحزاب البرد و الريح الشديدة، و فرّق كلمتهم على

ذلك و قد صلَّى الظهر، جاء جبرئيل و قال: إنَّ الله عزَّ و جلَّ يأمرك بالمسير إلى بني قريظة، فأمر رسول الله مؤذَّناً فأذَّن في الناس من كان سامعاً مطيعاً فلايصلِّين إلاَّ ببني قريظة ``و لبس رسول الله السلاح و المغفر و الدرع و البيضة و أخذ قناتاً بيده، و تقلّد الترس، و ركب فرسه، و حفَّ به أصحابه، و تلبَّسوا السلاح و ركبوا الخيل، وكانت ستَّة و ثلاثين فرساً، و كان رسول الله قد قاد فرسين و ركب واحداً، و انتهى رسول الله إلى بني قريظة، فنزل على أسفل حرّة بني قريظة، و كان عليّ(عليه السلام) قد سبق في نفر من المهاجرين و الأنصار، فيهم أبو قتادة، و طلع رسول الله، فلَّما رأى رسول الله عليّاً أمره بأخذ اللواء و كره أن يسمع رسول الله أذاهم و شتمهم، فتقدّمه أسيد بن حضير، قال: فقال: يا أعداء الله لانبرح حصنكم حتّى تموتوا جوعاً. قال: يا بن الحضير نحـن مواليكم دون الخـزرج . قال : لا عهـد بيني و بينكم و دنـا رسول الله ، فقال(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم): يا إخوة القردة و الخنازير و عبدة الطواغيت أتشتموني؟ قـال : فجعلـوا يحلفون بـالتـوراة التـي أنزلـت علـي مـوسى مـا فعلنـا و قالوا : نكلَّمك، فقال رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) : نعم فأنزلوا نباش بن قيس، و قالوا: يا محمّد ننزل على ما نـزلت عليه بنو النضير. لـك الأموال و الحلقة وتحقن دمائنا و نخرج من بلادكم بالنساء و الذراري و لنا ما حملت الإبل إلاّ الحلقة فأبي رسول الله و قال: لا إلاَّ أن تنزلوا على حكمي. فـرجع نباش إلى أصحابه بمقالة رسول الله و لمّا وقـف القوم على عزم رسـول الله بنزولهم على حكمـه، عقدوا مجلساً للمشاورة إشترك فيهاأكابر القوم، فاقترح كعب بن أسد عليهم عدّة اقتراحات، يعرب بعضها عن ضاَّلة تفكيره و يدلُّ البعض الآخر على قسوته، و إليك تلك الاقتراحات :

۱ - الإيمان بما جاء به محمّد ﷺ يا معشر بني قريظة إنَّكم لتعلمون أنَّ محمداً نبي الله و ما منعنا من الدخول معه إلاّ الحسد بالعـرب، و لقد كنت كارهـ أ لنقض العقد و العهد، و لكـنّ البلاء و شؤم (١)قال الواقدي: صار إليهم النبيّ لسبع بقين مـن ذي القعدة، فحاصرهم خمسة عشر يوماً، ثمّ انصرف يوم الخميس لسبع خلون من ذي الحجة سنة خمس .

3-2

هذا الجالس(')علينا و على قـومه ... فتعالوا نصدّقه و نـؤمن به، فنأمن على دمائنا و أبنائنا و نسـائنا و أموالنا فنكون بمنـزلة من معه، قـالوا:لانكون تبعاً لغيرنـا، نحن أهل الكتاب و النبـوّة • فجعل كعـب يردّ عليهـم الكلام بـالنصيحة لهـم . قالـوا : لانفارق التوراة و لاندع ما كنّا عليه من أمر موسى .

٢ \_ قتل النساء و الأولاد

إذا كنتم كـارهين للإيمـان بمحمّد(صلّى الله عليـه و آله و سلّم) فهلمّـوا نقتل أبناءنا و نساءنا ثمّ نخرج و في أيدينـا السيوف إلى محمّد و أصحابه، فإن قتلنا قتلنا، و ماوراءنا أمر نهتم به، و إن ظهرنا لنتّخذنّ النساء و الأبناء.

فصاح حيّي بن أخطب و قال : ما ذنب هؤلاء المساكين؟ و قـالت رؤساء اليهود : ما في العيش خير بعد هؤلاء .

٣-الخروج على أصحاب محمّد ليلة السبت

إنّ محمّداً و أصحابه آمنين لنا فيها أن نقاتله، فنخرج فلعلّنا أن نصيب منه غرّة قالوا:نفسد سبتنا و قد عرفت ما أصابنا فيه. قال حيّي : قد دعوتك إلى هذا و قريش و غطف ان حضور فأبيت أن تكسر السبت فإن أطاعتني اليهود فعلوا. فصاحت اليهود : لانكسر السبت. قال نبّاش بن قيس و كيف نصيب منهم غرّة و أنت ترى أنّ أمرهم كل يوم يشتد كانوا أوّل ما يحاصروننا إنّما يقاتلون بالنّهار و يرجعون بالليل، فهم الآن يبيتون الليل و يظلّون النهار، فأي غرّة نصيب منهم؟ هي ملحمة و بلاء كتب

علينا، فاختلفوا و سقط في أيديهم و ندموا على ما صنعوا ورقّوا على النساء و الصبيان و کن يېکين .

وعندئذٍ قال ثعلبة وأسيد إبنا سعيد وأسد بن عبيد عمّهم : يا معشر بني قريظة ! و الله إنَّكم لتعلمون أنَّه رسول الله، و أنَّ صفته عندنا، حدَّثنا بها علماؤنا (١)يعني حتى بن أخطب وقد وفي بعهده، بعد تفرق الأحزاب، فدخل حصن بني قريظة ليشترك معهم في المصير.

وعلماء بني النضير، . هذا أوّلهم يعني حيّي بـن أخطب مع جبير بن الهيّبان . أصدق الناس عندنا و هو خبّرنا بصفته عند موته . قالوا : لانفارق التوراة ، فلمّا رآى هؤلاء النفر إباءهم ، نزلوا في الليلة التي في صبحها نزلت قريظة ، فـأمّنوا على أنفسهم و أهلهم و أموالهم .

اقتراح رابع

و اقترح عمرو بن سعد و قال : يا معشر اليهود إنّكم حالفتم محمداً على ما حالفتموه عليه، أن لاتنصروا عليه أحداً من عدوّه و أن تنصروه ممّن دهمه فنقضتم ذلك العهد الذيّ كان بينكم و بينه فلم أدخل فيه و لم أشرككم في عذركم، فإن أبيتم أن تدخلوا معه، فاثبتوا على اليهوديّة و أعطوا الجزية، فو الله ما أدري يقبلها أم لا؟ قالوا : نحن لانقرّ للعرب بخرج في رقابنا يأخذوننا به، القتل خير من ذلك .

و لمّا طال الحصار و أذعنت بنو قريظة أنّ النبيّ الأكرم لايتركهم إلآ أن ينزلوا على حكمه، بعثوا إلى رسول الله حتّى يبعث إليهم أبا لبابة بن عبد المنذر، و كان حليف الأوس ليستشيروه في أمرهم، فأرسله رسول الله فلمّا رأوه قام إليه الرجال، و بكت النساء و الصبيان، فرقّ لهم، و قالوا: يا أبا لبابة أترى أن ننزل على حكم محمّد؟ فأشار بيده إلى حلقه، يعني أنّه الذبح.

ثمّ ندم أبو لبابة من إذاعة سرّ رسول الله، قال: فو الله ما زالت قدماي من مكانهما حتّى عرفت أنّي قد خنت الله و رسوله، ثمّ انطلق أبو لبابة على وجهه ولم يأت رسول الله حتّى ارتبط في المسجد إلى عمود من عمده و قال: لا أبرح مكاني هذا حتّى يتوب الله عليّ ممّا صنعت، و عاهد الله: أن لاأطأ بني قريظة أبداً ولاأرى في بلد خنت الله و رسوله فيه أبداً، و في ذلك نزل قوله سبحانه: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَخُونُوا الله وَ الرَّسُولَ وَ تَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (الأنفال/ ٢٧). فمكث سبعة أيّام لايذوق فيها طعاماً و لاشراباً حتى خرّ مغشياً عليه، ثمّ تاب الله عليه، فقيل: له يا أبا لبابة قد تيب عليك، فقال: لا والله لا أحل نفسي حتى يكون رسول الله هو الذي يحلّني، فجاءه فحلّه بيده، ثمّ قال أبو لبابة : إنّ من تمام توبتى أن

أهجر دار قومي التي أُصبت فيها الذنب و أن أنخلـع من مالي، فقال النبيّ : يجزيك السدس أن تصدّق به .

و قد نزل أيضاً في توبته قوله سبحانه : ﴿ وَ آخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحاً وَ آخَرَ سَيِّئاً عَسَى اللهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيهِمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (التوبة/ ١٠٢)^.

فلما أصبحوا، نزلوا على حكم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فتواثبت الأوس، فقالوا: يا رسول الله و قد فعلت في موالي إخواننا بالأمس ما قد علمت (يريدون بني قينقاع - و كانوا حلفاء الخزرج - فسأله إيّاهم عبد الله بن أبي، فوهبهم له) قال رسول الله : ألا ترضون يا معشر الأوس أن يحكم فيهم رجل منكم؟ قالوا: نعم . قال رسول الله : فذلك إلى سعد بن معاذ ، فلمّا حكّمه رسول الله أتاه قومه إلى رسول الله ، فلمّا إنتهى سعد إلى رسول الله قال - يخاطب الأوسيين - : قوموا إلى سيّدكم ، قالت الأوس - الذين بقوا عند رسول الله قال - يخاطب الأوسيين - : قوموا إلى المحكم ، فأحسن فيهم و اذكر بلاءهم عندك ، فقال سعد بن معاذ : أترضون بحكمي بهيدكم ، فأحسن فيهم و اذكر بلاءهم عندك ، فقال سعد بن معاذ : أترضون بحكمي لبني قريظة ؟ قالوا : نعم ، قد رضينا بحكمك و أنت غائب عنا ، قال سعد : عليكم يهد الله و ميثاقه أنّ أحكم فيكم ما حكمت . قالوا : نعم ، قال سعد : فياني أحكم فيهم أن يقتل من جرت عليه الموسى ، و تسبى النساء و الذريّة و تقسّم الأموال ، وفي نقل آخر: أحكم فيهم أن تقتل الرجال و تقسّم الأموال و تسبى الذراري و النساء ، ورضي رسول الله بحكم سعد<sup>(1)</sup>.

3-7

إنّ المستشرقين قد استغلّوا هذه الواقعة، فحاولوا أن يتّهموا قضاء سعد بن معاذ بالقسوة و الخروج عن العدل، و لكنّهم نظروا إلى الواقعة بعين واحدة، فنظروا إلى ما حاق ببني قريظة من الذلّ و الخزي، و قد أحاطت بهم نساؤهم و أطفالهم بالبكاء عليهم، فزعموا أنّ مقتضى العدل و الرحمة هو الإغماض عنهم، و عن جريمتهم، و لأجل دعم أنّ العدل و الحق كانا يقضيان بما قضى به سعد بن معاذ، نشير إلى دلالنه:

لائنك أنّ عواطف سعد و أحاسيسه و مشاعره و مناظر الصبيان و نساء بني قريظة، و أوضاع رجالهم و ملاحظة الرأي العام(الأوسيين)، كان يثير الإشفاق لهم والإغماض عن جريمتهم. كلّ هذه الإعتبارات كانت تقتضي أن تجعل القاضي فريسة العاطفة، و يبرّئ بني قريظة الجناة الخونة و أن يخفّف من عقوبتهم أكبر قدر ممكن، لكنّ منطق العقل و حرّية القاضي و استقلاله، و قبل كلّ شيء مراعاة المصالح العامّة، قاده إلى الحكم بقتل رجالهم الخونة و سبي نسائهم و أطفالهم، ولقد استند الحاكم في حكمه إلى الأمور التالية :

إنّ النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كتب لكل قبيلة منهم كتاباً على حدة وكان الذي تولّى أمر بني النضير: حيي بن أخطب و هو الذي رغّب رئيس بني قريظة على نقض العهد و رفضه، كما أنّ الذي تولّى أمر بني قريظة هو كعب بن أسد، (١)بحار الأنوار ج١٩ ص١١١، و نقله الصدوق في كمال الدين، و أخرجه علي بن إبراهيم القمى في تفسيره.

**T**•V

الذي نقض عهد النبي و سبّه بمحضر من أصحابه من سعدين و غيرهما .

فلو حكم سعد بن معاذ على قتل رجالهم و سبي نسائهم فإنّما استند إلى هذه الاتفاقية التي تولّى أمرها رؤساؤهم و أكابرهم، فلو كان سعد حاكماً بغير ما ورد فيها، فقد بخس حق المسلميـن و ظلمهم، فالعدل في القضاءكـان يقتضي عدم الخضوع لحكم العاطفة.

٢ ـ ارتكبت بنو قريظة جريمة عظيمة في ظروف حرجة عندما لم يبق بين المسلمين، و إبادتهم و استئصالهم و استيلاء الأحزاب عليهم و نسفهم من رأس إلآ خطوة أو خطوتان لولا أنّ الله بدّد شمل الكفّار، و سخّر عليهم الرياح و البرد، و فرّق كلمتهم، و نشر فيهم سوء الظن بحلفائهم .

هذا ما قد كان، و لكنّ التاريخ يمكن أن يعيد نفسه و يرجع الأحزاب في العام القابل أو بعد برهة من الـزمن مستمدّيـن في استيلائهـم من هـذا الطابور الخـامس المتواجد بين المسلمين، و لم يكن ذلك الاحتمال أمراً بعيداً في نظر القاضي بل أمراً قريباً جداً، فلو كـان حكم عليهم بالعفو لخان بمصالح المسلميـن العامّة و جعلهم في دائرة الخطر.

إنّ بني قريظة قد جسّدوا العداوة بين اليهود و المسلمين و أثبتوا أنّ بني إسرائيل لاتطيب نفوسهم إلاّ باستئصال المسلمين، فلو عادت الأحزاب إلى المدينة من جديد إمادها إلى مثابكة المديمة منشية من حيد منفيّة النبي (مربّ ما مديّاً من

لعادوا إلى مشاركة العرب و قـريش فـي حربهـم ضدّ النبـي(صلّى الله عليـه و آله و سلّم)، أفهل يمكن للقاضي العادل أن ينظر إلى هذا الاحتمال بعين التساهل؟!

٣ ـ من المحتمل جداً أنّ سعد بن معاذ رئيس قبيلة الأوس الموالين ليهود بني قريظة كان واقفاً على قانون العقوبات لدى اليهود . فإنّ التوراة تنصّ على ما يلي :

«حين تقرب مـن مدينة لكي تحاربها إستـدعها إلى الصلح . فإن أجـابتك إلى الصلح و فتحت لك فكل الشعب الموجود فيها، يكون لك للتسخير و يستعبد لك،

و إن لم تسالمك بل عملت معك حرباً فحاصرها، و إذا دفعها الربّ إلهك إلى يدك فاضرب جميع ذكورها بحدّ السيف، و أمّا النساء و الأطفال و البهائم و كلّ ما في المدينة كلّ غنيمتها فتغتنمها لنفسك»<sup>(۱)</sup>.

٤- و الذي نتصوره أنّ أكبر أسباب هذا الحكم هو أنّ سعد بن معاذ رأى بأمّ عينيه أنّ رسول الله عفا عن بني قينقاع و نزل على طلب الخزرجيين منه العفو منهم، و اكتفى من عقابهم بإخراجهم من المدينة، ولكنّ تلك الزمرة ما غادرت أراضي الإسلام حتّى بدأت بالمشاغبة و المؤامرة الدنيئة ضد الإسلام، فذهب كعب بن الأشرف إلى مكّة و أخذ يتباكى دجلاً و خداعاً على قتلى بدر و لم يفتاً عن تأليب قريش ضد الرسول، و كانت نتيجة تلك المؤامرة وقعة أحد التي المؤرين من اليب بن عن يتيب من المين من المؤرين من المبين من عقابهم بإخراجهم من المدينة، ولكنّ تلك الزمرة ما غادرت أراضي و اكتفى من عقابهم بإخراجهم من المدينة، ولكنّ تلك الزمرة ما غادرت أراضي الإسلام حتّى بدأت بالمشاغبة و المؤامرة الدنيئة ضد الإسلام، فذهب كعب بن الأشرف إلى مكّة و أخذ يتباكى دجلاً و خداعاً على قتلى بدر و لم يفتاً عن تأليب قريش ضد الرسول، و كانت نتيجة تلك المؤامرة وقعة أحد التي استشهد فيها أزيد من مريض علين صحابياً من خيرة أبناء الإسلام .

هكذا عف الرسول عن بني النضير المتآمرين و اكتفى من عقابهم بمجرّد الإجلاء، و لكنّهم قابلوا هذا الموقف الإنساني بتأليب القبائل العربية ضد الإسلام، حتّى أنّهم عقدوا إتّحاداً عسكريّاً فيما بينهم، و كانت من أخطر المعارك على الإسلام لولا منّه سبحانه و حنكة رسوله و تضحيات أصحابه.

و قد أعطت هاتان الواقعتان للقاضي دروساً كافية، فوقف على أنّ الإفراج عن بني قريظة ـ هذه الشرذمة الباغية و الطغمة الظالمة ـ سوف يثير على المسلمين ما كـانوا يجتنبون عنه، فسوف يقومون باتّحاد عسكري أوسع و يؤلّبون العرب على

الإسلام.

و الذي يكشف عن إخلاص القاضي و نواياه الحسنة أنّ قومه الأوسيين كانوا مصرّين على العفو عن بني قريظة و الحنان لهم، و كان الرئيس أحوج ما يكون إلى تأييد قومه، و كانت مخالفتهم توجّه إليه أكبر ضربة، و لكنّ القاضي الحر أدرك أنّ جميع هذه الشفاعات تخالف مصالح الألاف من المسلمين، فانطلق من منطق العقل و رفض رضا قومه فأخذ برضا الله.

(١)التوراة، سفر التثنية الفصل العشرون / ١٠\_١٢.

## ۴ \_ غزوة خيبر أو بؤرة الخطر:

كانت منطقة خيبر منطقة واسعة خصبة تقع على بعد ١٧۶ كيلومتراً من المدينة و كـانت تسكنهـا قبائل مـن اليهود مشتغليـن فيها بـالزراعـة و جمع الثـروة، و كانـوا متسلّحين بـأقوى الوسائل الـدفاعيّة، حيث كان عدد نفـوسهم يقارب عشريـن ألف نسمة بينهم عدد كبير من الأبطال الشجعان(').

إنّ النبي الأكرم قد أجلى بني قينقاع و بني النضير من المدينة، و أباد بني قريظة، و ظلّ السلام يخيّم على المدينة و أطرافها، غير أنّه كان بقرب المسلمين حصن حصين ليهود خيبر، و هم الذين شجّعوا جميع القبائل العربية على محاربة الحكومة الإسلامية و القضاء عليها، فلم يكن النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يضرب الصفح عنهم و لايفكّر فيهم، و هم الذين موّنوا جيش العرب بأموالهم، و ثرواتهم، و وعدوهم بثمار المدينة .

و بما أنّ النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد عقد الصلح مع قريش في السنة السادسة من الهجرة و اطمئنّ من جانبهم، و بما أنّه راسل الملوك والسلاطين و دعاهم جميعاً إلى الإسلام، فلم يكن من المستبعد أن يستغلّ كسرى و قيصر يهود خيبر فيتعاونوا على القضاء على الإسلام.

و من هنا رأى النبيّ الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن لايضيّع هذه الفرصة حيث انَّ قريش صالحت رسول الله على أن لاتتعاون عليه، فقد فرغ باله من جانبهم، فلو دخل هو في محاربة اليهود، لما ساعدتهم قريش، و لكن كان من الممكن أن تقوم قبائل النجد بمساعدتهم، فخطَّط رسول الله للإستتار، و فاجأهم على وجه لم يعلموا به حتّى وجدوا جيش المسلمين أمام حصونهم .

(١)تاريخ الطبري، ج٢ ص٣٤، السيرة الحلبية ج٣ ص٣٤.

غادر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) المدينة و أمر أن ينادى فيها بأنّه لايخرج معي إلاّ راغب في الجهاد، أمّا الغنيمة فلا، و استخلف فيها نميلة بن عبد الله الليثي، فأخذ يسير إلى شمال المدينة، و كان المسلمون يظنّون أنّه يريد غزو قبائل غطفان و قزارة الذين تعاونوا مع قريش في معركة الأحزاب، و لكنّه عندما وصل أرض الرجيع، عرّج بجيشه صوب خيبر، و بهذا قطع الطريق على أيّة إمدادات عسكرية من ناحية الشمال إلى خيبر، و حال بين قبائل غطفان و فزارة و يهود خيبر، فعلى الرّغم من أنّ الحصار إمتدّ على اليهود قرابة شهر لم تستطع القبائل المذكورة أن تمدّ حلفاءهم اليهود بأيّ شيء<sup>(1)</sup>.

فلمًا نـزل النبيّ(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) قـرب خيبر مـع ١٤٠٠ مقاتـل و الخيبريّون بين عشرين ألف نسمة، دعا بهذا الدعاء :

«اللّهم ربّ السموات و ما أظللن، و ربّ الأرضين و ما أقللن ... نسألك خير هذه القرية وخير أهلها وخير ما فيها، ونعوذ بك من شرّها وشرّ أهلها وشرّ ما فيها»<sup>(٢)</sup>.

و هذا المدعاء يكشف عن نوايا النبي و هو يدعو به أمام ١٦٠٠ من جنوده الشجعان الذين كان كل واحد منهم شعلة وهماجة من الشوق إلى القتال في سبيل الله، و لكنّ هذا الدعاء أنار الهدف من هذا الغزو و أنّه يطلب خير هذه القرية و خير أهلها و خير ما فيها، ثمّ أمر بإحتلال المواقع و المواضع الحسّاسة ليلاً بحيث لم يقف واحد من الخيبريين، و لا القاطنين في أبراج حصونهم السبعة على قدوم

المسلمين، و احتلالهم القلاع السبع، و صدّ الطريق على سائر القبائل، و لمّا طلع الشمس خرج الفلاحون من الحصن مغادرين بيوتهم إلى مزارعهم و بساتينهم، ففوجئوا بجيش التوحيد، فرجعوا إلى حصونهم و هم يقولون: محمد و الجيش معه. فبادروا إلى إغلاق أبواب الحصون، ثمة عقدوا اجتماعاً عسكرياً داخل حصنهم المركزي، فلمّا رأى رسول الله مساحي اليهود، إستغلّ تلك المنظرة فقال:

(١)السيرة النبوية ج٢ ص٣٠٣. (٢) الكامل لابن الأثير ج٢ ص١٤٧.

«الله أكبر خربت خيبر. إنَّا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين».

و قد إتّخذت اللجنة العسكرية قراراً خـاصاً، و هو أن يجعل الأطفال و النساء في واحد من الحصون، و يجعـل الطعام و الـذخيـرة فـي حصن آخـر، و يستقـرّ المقاتلون على الأبراج و يدافعوا عن كل حصن بالأحجار، ثمّ يخرج الأبطال الصناديد من كلّ حصن و يقاتلون المسلمين خارجه.

كانت هذه خطّة اليهود الدفاعيّة لمواجهة جنود الإسلام، و قد أصرّوا على تنفيذها حتّى آخر لحظة، و بهذا التخطيط استطاعوا أن يقاوموا الجيش الإسلامي قرابة شهر كامل، إلى أن وفّق الله تبارك و تعالى المسلمين بفتح هذه القلاع واحدة بعد اُخرى.

فكان أوّل حصن افتتح حصن ناعم، ثمّ القموص(حصن بني أبي الحقيق) و هكذا سائر الحصون افتتحت واحد بعد الآخر.

ثمّ إنَّ الآيات الواردة في هذه الواقعة على قسمين :

قسم نزل في صلح الحديبيّة، حيث إنّ النبي الأكرم صالح قريشاً، و كانت تلك المصالحة مرّة في مذاق بعض الأصحاب، فنزل الوحي بـأنّهم سوف يصيبهم مغانم كثيرة يريد بها غنائم خيبر. قال سبحانه :

﴿ وَ مِغَانِمَ كَثِيرَةً يَ أَخُذُونَهَا وَ كَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً \* وَعَدَكُمُ اللهُ مَغَانِمَ كَثِيرَة تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ وَ كَفَّ أَيَّدِى النَّاسِ عَنْكُمْ وَ لِتَكُونَ آيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَ يَهْدِيَكُمْ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً \* وَ أُخْرَى لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ اللهُ بِهَا وَ كَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ قَدِيراً ﴾ (الفتح/ 19-٢١).

و هذه الآيات نزلت في قصّة الحديبيّة، و بذلك كسب النبي رضا بعض الصحابة الذين كانت تهمّهم الغنيمة و الفوز بالمال .

فإذا كان المراد من الآية : ﴿وَعَدَكُمُ اللهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا﴾ هو غنائم خيبر يكون المراد من قوله : ﴿فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ﴾ هو قصّة الحديبيّة، فقد كان للمسلمين في

صلحها فوز عظيم، وإن لم يقف عليها السطحيون منهم، كما أنّ المراد من الناس في قوله : ﴿وَ كَفَّ أَيَّـدِيَ النَّاسِ عَنْكُمْ ﴾ هو قريش، و بـذلك يعلـم أنّ تفسير هـاتين الجملتين بغزوة خيبر تفسير على وجه بعيد و إن اختاره أمين الإسلام في مجمعه .

و من أمعن النظر في سورة الفتح يرى أنّ الجميع على سبيكة واحدة فركّز على قصّة الحديبيّة و يعد الفوز بمغانم كثيرة و ليس هو إلاّ غزوة غنائم خيبر.

و قسم آخر نزل عند مغادرة النبي المدينة قاصداً إلى خيبر و هو قوله سبحانه : ﴿ سَيَقُولُ المُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعْكُمْ يُريدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلاَمَ اللهِ قُلُ لَنْ تَتَبِعُونَا كَذِلِكُمْ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا بَلْ كَانُوا لاَيفُقَهُونَ إِلاَّ قَلِيلاً﴾(الفتح/ ١٥).

قال الطبرسي :

« لمما انصرف المسلمون عام الحديبيّة بالصلح وعدهم الله تعالى فتح خيبر وخصّ بغنائمها من شهد الحديبية دون من تخلّف عنها فلمّا انطلقوا إليها، قال هؤلاء المخلّفون:«ذرونا نتبعكم» يريدون بذلك تبديل كلام الله و مواعيده لأهل الحديبيّة بغنيمة خيبر خاصّة، فأرادوا بالمشاركة ابطال هذا النبأ، ثمّ قال سبحانه:

﴿ قُلْ لَنْ تَتَّبِعُونَا كَذِلِكُمْ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ ... ﴾ (.).

قصّة فدك و التصالح مع أهالي وادي القرئ

لممّا فرغ رسول الله من خيبر قذف الله الرعب في قلوب أهل «فدك» حين بلغهم ما أوقع الله تعالى بـ أهل خيبر، فبعثوا إلى رسول الله يصالحونـه على النصف من فدك فقدمت عليه رسلهم بخيبر، فقبل ذلك منهم رسول الله، فكانت فدك لرسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) خالصة لأنّه لم يوجف عليها من خيل و لا ركاب<sup>(٢)</sup>.

(١)مجمع البيان ج٥ ص١١٤. (٢) السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص٣٥٣.

قال سبحانه : ﴿وَ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْنُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلاَرِكَابٍ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (الحشر/ ۶).

كمانت فمدك منطقة خصبة كثيرة الخير قرب خيبر و همي تقع في وادي القرى ، فقد شماء الله تبارك و تعمالى أن تكون ملكماً مطلقاً للرسول الأكرم يصرفه في مصالح الإسلام و المسلمين حسبما يشاء، و من ثمّ وهب رسول الله فدكاً لابنته الطاهرة و ذلك بعد ما نزل قوله سبحانه :

﴿ وَ آتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّه أوالمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلا تُبَذِّر تَبْذِيراً ﴾ (الإسراء / ٢٢) .

و أكَّـد المفسّرون مـن الشيعة و السنَّـة علـي أنَّها نـزلـت في أقـرباء رسـول الله وبالأخص ابنته الزهراء(عليها السلام) فإنَّهـا كانت أقوى مصاديق «ذى القربي» و كان المسلمون يعرفونها بأنَّها هي المراد من الآية .

يقول السيوطي :

«كان علي بن الحسين السجّاد(عليه السلام) في الشام بعد واقعة كربلاء فسأله بعض الشاميين عـن نسبه، فتلى علي بن الحسين(عليه السلام) تلـك الآية للتعريف عن نفسه، فقال الشامي متعجّباً : و إنّكم القرابة التي أمر الله أن يعطى حقّها"؟ ! <sup>(۱)</sup>.

نعم اختلفوا في أنّ النبي وهب ساعة نزول الآية فدكاً لابنته فاطمة أو لا؟ فالشيعة على الأوّل و وافقهم جمع من السنّة، و إن خالف بعضهم الآخر.

و لمّا أراد المأمون العباسي إعادة فدك إلى بني الـزهراء كتب إلـي المحدّث المعروف عبد الله بن موسى و طلب منه أن يرشده فبي هذا الأمر، فوافاه الجواب بالإيجاب، فأعاد المأمون فدكاً إلى أبناء الزهراءو ذرّيتها ('').

(١)الدر المنثور ج٢ ص١٧٦، مجمع البيان ج٣ ص١١٠. (٢)مجمع البيان ج٣ ص٤١١، و فتوح البلدان ص٤٤.

و قد جلس المأمون ذات يوم على كرسي خاصّ للإستماع إلى مظالم الناس وشكاياتهم، فكانت أوّل ما أُعطي له رسالة وصف صاحبها نفسه فيها بأنّه يدافع عن الزهراء، فقرأ المأمون الرسالة و بكى مدّة، ثم قال : من هذا المحامي عن الزهراء، فقام شيخ كبير و قال : أنا هو ذا، فانقلب مجلس المأمون من مجلس القضاء إلى مجلس الحوار بينه وبين ذلك الشيخ و وجد نفسه محجوجاً لأدلّة الشيخ، فأمر رئيس ديوانه بالكتابة إلى عامله أن يردّ فدك إلى أبناء الزهراء، ثمّ وشّحه المأمون بتوقيعه، و في ذلك يقول دعبل الخزاعي :

أصبح وجه الزمان قد ضحكا بردّ مأمونٍ هباشمة فدكا (')

و ليست الشيعة بحاجة في ذلك المقام إلى إقامة الدلائل بأنّ فدكاً كانت ملكاً موهوباً لبنت رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) و يكفي في ذلك ما قـاله الإمام علي(عليه السلام) في رسالته إلى عثمان بن حنيف عامله بالبصرة :

«بلي كانت في أيدينا فدك من كـلّ ما أظلّته السماء، فشحّت عليها نفوس قوم و سخت عنهانفوس قوم آخرين، و نعم الحكم الله!»<sup>(٢)</sup>.

لقد بدأ منع بني الزهراء من فـدك في عهد الخليفة الأوّل، و كـان الحال على ذلك حتّى تسنّم معاوية سـدّة الحكم، فوزّع فـدكاً بين ثـلاثة هم:مروان بـن الحكم وعمرو بن عثمان و ابنه يزيد، و لمّا ولّـى الأمر مروان بن الحكم، سيطر على فدك بصورة كاملة و وهبها لابنه عبد العزيز و هو وهبها لولده عمر بن عبد العزيز (\*).

و هو أوّل من ردّ فدك إلى بني فاطمة، ثمّ انتزعها الخلفاء الذين توالوا بعده من أبناء الزهراء، وكانت بأيديهم حتّى انقرض حكم الأمويين.

و قد اضطرب أمر فـدك اضطراباً عجيباً أيـام الخلافة العباسية، فلمّا ولّي أبوالعباس السفّاح ردّها على عبد الله بن الحسن بن الحسن، ثمّ قبضها أبو جعفر من بني الحسن، ثمّ ردّها محمد المهدي ابنه على ولد فاطمة (عليها السلام)، ثمّ قبضها موسى الهادي بن المهدي و هارون أخوه، لأسباب سياسيّة خاصّة، حتّى وصل الدور إلى المأمون فـردّها على الفـاطميين أصحـابها الشـرعيّين ضمن تشـريفات خـاصة و بصورة رسمية، ثمّ اضطرب أمر فـدك من بعده أيضاً، فـربّما سلبت من أصحـابها و ربّما ردّت إليهم، و هكذا تراوحت بين السلب و الردّ.

و لقد أستغلّت فـدك في عهد الأمويين و العبـاسيين في أغراض سيـاسية بحتة قبل أن تستغل في أغراض إقتصاديّة .

فلقد كان الخلفاء في صدر الإسلام يحتاجون إلى عائدات فدك المالية مضافاً إلى أنّهم انتزعوها من يد الإمام علي (عليه السلام) لغرض سياسي، و لكن في العصور المتأخّرة عن ذلك كثرت ثروة الخلفاء وزادت زيادة هائلة بحيث لم يكونوا بحاجة إلى عائدات فدك، و لهذا فإنّ عمر بن عبد العزيز لمّا أعاد فدكاً إلى بني فاطمة إحتج عليه بنو أُميّة و اعترضوا قائلين : "هجنت فعل الشيخين، و إن أبيت إلاّ هذا فامسك الأصل و اقسم الغلّة»<sup>(1)</sup>.

إنَّ دراسة قصَّة فدك و ما ورد حولها من الأقوال و الآراء يحتاج إلى بسط في الكلام و هو خارج عن مقاصد هذه الموسوعة، و قد أشبعنا الكلام فيها في بعض كتبنا الخاصّة ببيان سيرة الأئمّة الطاهرين و في مقدّمتهم أمير المؤمنيين علي(عليه السلام) فمن شاء فليرجع إليه.

> (١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج١٢ ص٢٧٨. ٣١٦

 $(\mathbf{v})$ غزوات النبي الأكرم عظيم

۱ \_ غزوة بدر

ليس الهدف في المقام تبيين غزوات النّبي و سراياه طيلة حياته، فإنّ ذلك يقع على عاتـق كتب السير الوافـرة، و إنمّا الهدف الإشارة إلـى الغزوات التي قادهـا بعد هجرته، و لها جـذو ر في القرآن الكريم، و لأجل ذلك نقتصر فـي عرض جهاده في سبيل الله على القليل منه الذي جاء ذكره في القرآن الكريم.

و من أسمىٰ مغازيه و أعظمها أثراً و أكبرهـا دويّاً غزوة بدر الكبرى التّي وقعت في «وادي بدر» المنسوب إلى «بـدربن يخلدبن نضربن كنانـة» و وادي بدر معروف، وبينه و بين المدينة قرابة(١۵٠) كيلومترا.

بلغ رسول الله (صلى الله عليه و آله) أنّ أباسفيان بن حرب، مقبل من الشام في عير عظيمة لقريش، فيها أموال لهم و تجارة من تجاراتهم، فيها ثلاثون رجلاً من قريش أو أربعون، منهم مخرمة بن نوفل و عمروبن العاص، فندب المسلمين إليهم و قال : هذه عير قريش فيها أموالهم، فاخرجوا إليها، لعلّ الله ينفلكموها<sup>(۱)</sup>.هذا ما يذكره أصحاب السير، و هو بظاهره يكشف عن جانب من جوانب القضيّة، و لكن كان هناك حافز آخر دفع النبي للتعرّض إلى عير قريش،و هو أنّ المسلمين في أمّ القرى، كانوا يعانون من ضغط المشركين و ظلمهم، فقد كانوا يستبيحون دماءهم ويصادرون أموالهم و يخرجونهم من مساكنهم و ديارهم ظلماً و بغياً، فأراد النبي أن

(١)السيرة النبوية لابن هشام ج١ ص٢٠۶\_٢٠٧، و مغازي الواقدي ج١ ص٢٠.

يوقيف قريشاً على خطورة ما يفعلون، و أنهّـم إذا تمادوا في أعمـالهم الإجراميّـة في مكّة، فسوف يقوم المسلمون بقيادة نبيّهم، بسد منافذ تجارتهم و مصادرة قوافلهم.

فخرج رسول الله في ثمان ليال خلون من شهر رمضان و استعمل عمرو بن أم مكتوم على الصلاة بالناس، و ردّ أبا لبابة من الروحاء و استعمله على المدينة، فسلك طريقه من المدينة و بعد ما قطع منازل ـ نزل على واد يقال له «ذفران » . و كان أبوسفيان حين نا من الحجاز يتحسّس الأخبار ويسأل من لقى من الركبان حتّى أصاب خبراً من بعضهم أنّ النّبي قد استنفر أصحابه قاصداً إيّاه و عيره، فحذر عند ذلك، فاستأجر ضمضم بن عمرو الغفاري » فبعثه إلى مكّة و أمره أن يأتي قريشاً فيستنفرهم إلى أموالهم، و يخبرهم أنّ محمّداً قد عرض لها في أصحابه، فخرج «ضمضم بن عمرو العفاري » وحل و هو يصرخ ببطن الوادي واقفاً

« يا معشر قـريش، اللطيمة، اللطيمة، أموالكـم مع أبي سفيان قـد عرض لها محمد في أصحابه، لا أرى أن تدركوها،الغوث، الغوث».

فتجهّز الناس سراعاً و قالوا : أيظن محمد و أصحابه أن تكون (عيرنا) كعير ابن الحضرمي،كلاّ والله، ليعلمنّ غير ذلك، فكانوا بين رجليـن أمّا خارج و أمّا بـاعث مكانه رجلاً . و أوعبت قريش، فخرجوا كلّهم إلى الغزو، فلم يتخلّف من أشرافها إلاّ أبالهب فبعث مكانه العاص بن هشام بن المغيرة .

الساحل و ترك بدراً يساراً، و انطلق حتّى أسرع.

و لمّا رأى أبوسفيـان أنّه قد أحرز عيره، أرسـل إلى قريش: إنّكم إنّمـا خرجتم لتمنعوا عيركم و رجالكم و أموالكم، فقد نجّاها الله، فارجعوا.

فقال أبوجهل بن هشام : والله لا نرجع حتى نـرد بدراً ـ و كان بدر مـوسماً من مواسم العـرب، يجتمع به سوق كل عام ـ فنقيم عليه ثلاثاً، فننحـر الجزر، و نطعم الطعـام، و نسقي الخمـر، و تعـزف علينـا القيان، و تسمـع بنـا العـرب و بمسيرنـا و جمعنا، فلا يزِالون يهابوننا أبداً بعدها .

فمضت قريش حتّى نزلوا بالعدوة القصوى من الوادي يتوسّط بينها و بين وادي البدر كثيب .

ثمّ إنّ النّبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أتاه الخبر عن قريش بمسيرهم ليمنعوا عيرهم، فاستشار الناس و أخبرهم عن قريش، فأظهر كل رأيه. فقال عمر بن الخطاب \_ مهوِّلاً خطورة الموقف \_ : إنّها والله قريش و عزّها، والله ما ذلّت منذ عزّت، والله ما آمنت منذ كفرت، والله لا تسلم عزّها أبداً، و لتقاتلنّك، فاتّهب لذلك أهبته، وأعد لذلك عدتّه''.

ثمّ قمام المقداد بن عمرر، فقمال : «يا رسول الله، امض لما أراك الله، فنحن معك، والله لانقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى : ﴿إِذْهَبْ أَنْتَ وَ رَبُّكَ فَقَاتِلاً إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ﴾ . و لكن إذهب أنت و ربّك فقاتلا إنّا معكما مقاتلون، فوالّذي بعثك بالحق، لو سرت بنا إلى بَرْك الغِماد<sup>(٢)</sup>، لجادلنا معك من دونه حتّى تبلغه». فقال له رسول الله خيراً و دعا له بخير.

ثمّ قال رسول الله : « أشِيروا عليّ أيّها الناس» و إنّما يريد(رسول الله) الأنصار، و كان يظن أنّ الأنصار لا تنصره إلاّ في الدار، و ذلـك انّهم شرطوا لـه أن يمنعوه ممّا

> (١)المغازي، للواقدي ج١ ص٢٨. (٢)موضع بناحية اليمن، و قيل هو أقصى حجر، و قيل إنّها مدينة في الحبشة .

يمنعون منه أنفسهم و أولادهم، و عند ذلك قمام سعد بن معاذ، فقمال : « أنا أُجيب عن الأنصار، و كأنّك تريدنا يا رسول الله؟ » قال : « أجل» ؛ قال :

«فقد آمنًا بك و صدّقناك، و شهدنا أنّ ماجئت به هوالحقٌ، و آتيناك على ذلك عهودنا و مواثيقنا على السمع و الطّاعة، فامض يا رسول الله لما أردت، فنحن معك، فو الّذي بعثك بالحقلو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك، ما تخلّف منا رجل واحد، و ما نكّره أن تلقىبنا عدونا غداً، و إنّا لصبُرٌ في الحرب، صُدُق في اللقاء، لعلّ الله يريك منّا ما تقرّ به عينك، فسر بنا على بركة الله» .

فسرّ رسول الله بقول سعـد، و نشّطه ذلك، ثم قال: « سيروا وابشـروا، فإنّ الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين، والله كإنّي الآن أنظر إلى مصارع القوم» .

ثم إنّه سبحانه يشير إلى خروج قريش من مكّة و إصرارهم على إدامة السير إلى وادى بدر ليقيموا هناك أيّاماً يسقون الخمر و تعزف عليهم القيان بقوله سبحانه: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوامِنْ دِيَارِهِمْ بَطَراً وَ رِئَاءَ النَّاسِ وَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَ اللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ ( الأنفال/ ٤٧).

روى ابن عباس في تفسيـرالآية : «لمّا رأى أبوسفيان أنّه أحـرز عيره، أرسل إلى قريش أن ارجعوا، فقال أبوجهل : والله لا نرجع حتّى نرد بدراً...» <sup>(،)</sup>و قد تقدّم ذكره .

إنَّ غزوة بدر، كانت أوّل غزوة قام بها المسلمون، و لم يكن لهم تدريب في الحرب، و لأجل ذلك كره فريق من المؤمنين الحرب، قال سبحانه: ﴿كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالحَقِّ وَ إِنَّ فَرِيقاً مِنَ المُؤمِنِينَ لَكَارِهُونَ \* يُجَادِلُونَكَ فِي الحَقِّ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى المَوْتِ وَ هُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ (الأنفال/ ٥-٢).

و الآية ظاهرة في كراهة لفيف من المؤمنين للخروج من المدينة عند مغادرتها، و يحتمل أن تكون إشارة إلى كراهة بعضهم للخروج في مجلس المشورة في منطقة «ذفران»، و قد تعرّفت على بعض نصوص الكارهين. (1)مجمع البيان ج٢ ص٥٢٨.

و كان أكثر المؤمنين يريدون مواجهة العير دون النفير، مواجهة غير ذات الشوكة، حتى يكسبوا الأموال و يجمعوا الغنائم. و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿وَ إِذْ يَعِدُكُمُ اللهُ إحْدَى الطَّآئِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَ تُوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَ يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَ يَقْطَعَ دَابِرَ الكَافِرِينَ \* لِيُحِقَّ الحَقَّ وَ يُبْطِلَ البَاطِلَ وَلَوْ كَرِهَ المُجْرِمُونَ ﴾ (الأنفال/ ٨-٨).

و قد عرفت أنّ النّبي قال لهم : «إنّ الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين» ولكنّ إرادة الله سبحانه غلبت على إرادتهم فالتقوا بالنفير دون العير، لما في ذلك من إظهار للحق، واعزاز للإسلام، و استئصال للكافرين، و إبطال للباطل .

إنتقال الرسول إلى مكان قريب من بدر

و لممّا وقف الرسول على أنّ الأنصار مستعدّون للحرب و القتال، و أنّ حربهم و قتالهم عن رغبة و رضى، ارتحل الرّسول من «ذفران» و قطع منازل حتّى نـزل قريباً من «وادي بدر» ، فركب هو (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و رجل من أصحابه يتعرّفان أخبار قريش، فوقف (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على شيخ في المنطقة، فسأله عن قريش و عن محمّد و أصحابه.

قال الشيخ : إنّه بلغني أنّ محمّداً و أصحابه خرجوا يوم كذا و كذا، فإن كان الذي أخبرني صدق، فهم اليوم بمكان كذا و كذا فسمّىٰ المكان الّذي به رسول الله)، و بلغني أنّ قريشاً خرجوا يوم كذا و كذا، فإن كان الّذي أخبرني صدق، فهم اليوم في مكان كذا و كذا (فسمّى المكان الّذي فيه قريش)؛ ثم انصرف. فلمّا أمسى بعث علي بن أبي طالب مع غيره يلتمسون الخبر له، فأصابوا راوية (') لقريش، و عليها غلامان لهم، فأتوا بهما فسألوهما، فقالا: نحن سقاة قريش بعثونا نسقيهم من الماء و هؤلاء وراء هذا الكثيب؛ فقال لهما رسول الله: كم القوم؟ قالا: كثير، قال : ما

(١) الإبل التي يستقى عليها الماء.

عدّتهم؟ قـالا: لاندري، قال: كم ينحرون كل اليـوم؟ قالا: يوماًتسعاً و يـوماً عشراً، فقال رسول الله:القوم بين التسعمائة و الألـف. ثم قال لهما: فمن فيهم مـن أشراف قريش؟ فسمّوا أسمـاء عدّة منهم، فأقبل رسول الله على النّاس، فقـال: هذه مكّة قد ألقت إليكم أفلاذ كبدها.

و لم يكتف النّبي بما وصل اليه من الأخبار، فأرسل بعض أصحابه حتّى نزل بدراً، فأناخ إلى تل قريب من الماء، ثمّ أخذ زقّاً يستقي فيه، فسمع جاريتين تتنازعان في دين عند «مجدي بن عمرو الجهني» شيخ القبيلة، فقالت إحداهما للأخرى بعندما تأتي العير غداً أو بعد غد، فأعمل لهم، ثمّ أقضي الذي لك، فقال مجدي : صدقت : ثّم خلص بينهما . فرجع إلى النبي، فأخبره بما سمع، فأذعن النّبي بأنّ موضع العدو قريب وهم وراء الكثيب .

نزول النبي في وادي بدر

لمّا كانت قلب المياه في بدر، أسرع النبي بالسير حتّى ينزل ببدر في العدوة الدنيا، فمضى و كان الوادي ليّناً و لكن قليل الرمل، و جاءت الأمطار فلبّدت الأرض للنّبي و أصحابه و لم يمنعهم عن السير، و لكن أصاب قريشاً من المطر مالم يقدروا على أن يرتحلوا معه، فخرج رسول الله يبادرهم إلى الماء، حتّى إذا جاء أدنى ماء من بدر، نزل به .

ثمَّ قبال رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) به : أشيروا عليَّ في المنزل. فقال الحبَّاب بن المنذر: يا رسول الله أرأيت هـذا المنزل، أمنزل أنزلكه الله، فليس لنا أن نتقدّمه و لا نتأخّر عنه، أم هو المرأي و الحرب و المكيدة؟ قمال: بل همو الرأي و الحرب و المكيدة . قال : فإنَّ هذا ليس بمنزل انطلق بنا إلى أدنى ماء القوم ، فإنَّى عالم بها و بقلبها، بها قليب قد عرفت عذوبة مائه، و ماء كثير لا ينزح، ثم نبني عليها حوضاً و نقذف فيه الآنية فنشرب و نقاتل، و نغور ماسواها من القلب.

222

فقال رسول الله : يا حبّاب أشرت بالرأي ، و بادر القوم إلى الماء حتّى إذا وصلوا إلى ما يريدون نزلوا فيه . ثم أمر بالقلب فغورت ، و بنى حوضاً على القليب الّذي نزل عليه ، فملئ ماء ثمّ قذفوا فيه الآنية (١).

### بناء العريش

فلمّا استقرّ لهم المكان إقترح سعدبن معاذ على النّبي، فقال: يا نبي الله ألا نبني لك عريشاً تكون فيه و نعدّ عندك ركائبك ثم نلقى عدوّنا، فإن أعزّنا الله و أظهرنا على عدوّنا، كان ذلك ما أحببنا، و إن كانت الأخرى، جلست على ركائبك فلحقت بمن وراءنا، فقد تخلّف عنك أقوام، يا نبي الله، ما نحن بأشد لك حبّاً منهم، ولو ظنّوا انّك تلقى حرباً ما تخلّفوا عنك، يمنعك الله بهم، يناصحونك و يجاهدون معك. فأثنى عليه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) خيراً، و دعا له بخير، ثم بنى لرسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عريش، فكان فيه ().

### تعليق على تغوير القلب وبناء العريش

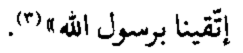
هذا ما تذكره كتب السيرة، و لكن للنظر في كلا الأمرين المذكورين مجالًا، أمّا تغوير القلب و طمّها، فهو لا يناسب شأن النبي الأكرم، فقد كان (صلّى الله عليه و آله) يوصبي قادة سراياه عند ما كان يبعثها بأمور، و يقول : سيروا باسم الله و بالله،

مثمرة، و لا تحرقوا زرعاً، لأنَّكم لا تدرون لعلَّكم تحتاجون إليه").

فإنّ من يمنع من قطع الشجرة أولى بأن يمنع من طمّ القلب الّتي حفرها رجال الخير لأجل سقاية القوافل الّتي كانت تمرّ من هذا الطريق .

و قد أشار بعض أصحابه في غزوة خيبر أن يمنع جريان الماء إلى قلاع خيبر، فأبى<sup>(۱)</sup>. و قد كانت هذه سيرة وصيّة أميرالمومنين فإنّه ـ صلوات الله عليه ـ ورد صفّين و قد سيطر أصحاب معاوية على الشريعة، فمنعوا أصحاب علي من الإستقاء، حتّى أصابهم العطش و ضاق الأمر عليهم، فلم يكن بد من فتح طريق الماء على أصحابه، فحمل حملة خاطفة مع لفيف من أصحابه على الشريعة فأزال جيش معاوية عنها، فلمّا إستولى عليها اقترح عليه بعض أصحابه أن يعتدي عليهم بالمثل، فأبى، و قال ـ مخاطباً لعسكره ـ : خذوا من الماء حاجتكم و ارجعوا الى عسكركم و خلّوا بينهم و بين الماء، فإنّ الله قد نصركم ببغيهم و ظلمهم<sup>(۱)</sup>.

و أمّا بناء العريش للنّبي الأكرم، فهو بمعزل من الصحّة، فإنّ قبوله أمام أصحابه الّذين يضحّون بنفسهم ونفيسهم يثبّط من عزائمهم، و يخفّف من مثابرتهم، فإنّهم إذا رأوا بأمّ أعينهم أنّ سيّدهم على حالة إذا رأى بوادر الهزيمة فسيجلس على الركائب و ينجي نفسه و يترك أصحابه تحت رحمة عدوّهم، فلربّما يشكّون في صحّة دعوته و نبوّته، فلا يصدر مثل ذلك الاقتراح من سيـد مثل سعد بن معاذ المعروف بالعقـل و الحنكة، و لو صـدر منه ـ على وجـه بعيد ـ فلـن يقبله النّبي الأكـرم الذي يصفه علي(عليه السلام) بقوله : «كان أقـرب الناس إلى العدق، و كنّا إذا احمر البأس



## إرتحال قريش من مقامهم و نزولهم وادي بدر

قد تعرّفت على أنّ النبي الأكرم قد أسرع في الارتحال و استقر في وادي بدر قبل أن ينزل العدو من وراء الكثيب، فارتحلت قريش حين أصبحت فأقبلت، فلمّا رأى رسول الله نـزولهم إلى الوادي قال : «اللّهـمّ هذه قريش قد أقبلت بخيلائها و فخرهـا تحادك و تكـذّب رسولك، اللّهـمّ فنصرك الّذي وعـدتني، اللّهـمّ أحنهم''

و قال الواقدي: و كان أوّل من طلع زمعة بن الأسود على فرس له، يتبعه ابنه، فاستجال بفرسُه يريد أن يتبوّأ للقوم منزلًا، فقال رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه وسلّم) : اللّهمَّ إنّـك أنـزلت عليّ الكتاب و أمرتني بالقتـال، و وعـدتني إحـدى الطـائفتين، و أنـت لاتخلـف الميعاد، اللّهـمّ هذه قـريـش قد أقبلـت بخيلائهـا و فخرها... (٢).

فلمًا اطمأنَّ القوم بعثوا عمير بن وهب الجمحي، فقالوا: أحرز لنا محمداً وأصحابه، فاستجال بفرسه حول المعسكر، فصوّب في الوادي و صعد، يقول: عسى أن يكون لهم مدد أو كمين، ثمّ رجع فقال: لا مدد و لاكمين، و القوم ثلاثمائة إن زادوا قليلاً، و معهم سبعون بعيراً، و معهم فرسان، ثم قال: يا معشر قريش، البلايا<sup>(٢)</sup>تحمل المنايا، نواضح يثرب تحمل الموت الناقع، قوم ليس لهم منعة و لاملجاً إلاّ سيوفهم، ألا ترونهم خُرّسا لا يتكلّمون، يتلمّظون تلمّظ الأفاعي، و

و لمّا قـال الجمحي هـذه المقالـة أرسلوا أبا أسـامة الجشمـي و كان فـارساً، فأطـاف بالنّبـي و أصحابـه، قال : والله مـا رأيت جلـداً، و لا عدداً، و لا حلقـة <sup>(ر)</sup>، و لاكراعاً، ولكنّـي والله رأيت قوماً لا يريـدون أن يعودوا إلى أهليهم، قـوماً مستميتين ليست لهم منعة و لا ملجأ إلاّ سيوفهم <sup>(1)</sup>.

فلمّا سمع حكيم بن حزام ذلك مشى في الناس، فأتى عتبة بن ربيعة، فاستدعى منه أن يرجع بالناس فلبّى دعوته برحابة، و أمره بالإنطلاق إلى أبي جهل، ويستدعي منه نفس ذلك، فرجع إليه و قال: يا أبا الحكم إنّ عتبة أرسلني إليك بكذا وكذا(أي أن ترجع بالناس و تترك الحرب)، فقال: «والله لا نرجع حتّى يحكم الله بيننا و بين محمّد. و ما بعتبة ما قال، و لكنّه قد رأى أنّ محمداً و أصحابه أكلة جزور، وبين أصحابه ابنه، فقد تخوّفكم عليه». و بالتّالي أفسد أبوجهل على النّاس الرأي الّذي دعاهم إليه عتبة، و جرّهم إلى التهلكة و الدمار.

الشرارة التي أشعلت الحرب

كان القوم يتحاورون حول الحرب، فبين داع إلى ترك الوادي واللحوق بمكّة، وترك أمر محمّد إلى ذؤبان العرب<sup>(٣)</sup>، وبين متردد يقدّم رجلاً ويؤخّر أخرى، ومحرّض يدعو إلى الإقدام والقتال، فبينما كان القوم على هذه الحالة، خرج الأسود بن عبدالأسد المخزوفي، وكان رجلاً سيتئ الخلق، فقال: أعاهد الله لأشربن من

و هذه الحادثة فرضت الحرب على قريش وأبطلت فكرة الرجوع، فخرج عتبة ابن ربيعة بين أخيه شيبة بن ربيعة وابنه الوليد بن ربيعة، حتى إذا فصل من الصف دعا إلى المبارزة، فخرج إليه فتية من الأنصار. فقالوا: من أنتم؟ فقالوا: رهط من الأنصار، قالوا: مالنا بكم من حاجة، ثم نادى مناديهم : يا محمّد، أخرج إلينا أكفّاءنا من قومنا، فقال رسول الله : قم يا عبيدة بن الحارث، وقم يا حمزة، وقم ياعلي، فلمّا قاموا ودنوا منهم. قالوا: من أنتم؟ قال عبيدة : عبيدة، وقال حمزة حمزة، وقال علي : علي . قالوا: نعم أكفّاء كرام، فبارز عبيدة، وكان أسنّ القوم عتبة بن ربيعة، و بارز حمزة شيبة بن ربيعة، وبارز عليّ الوليد بن عتبة، فأمّا حمزة بنهما ضربتين كلاهما أثبت صاحبه"، و كرّ حمزة و علي بأسيافهما على عتبة، فأسرعا قتله، و احتملا صاحبهما.

ثم تزاحف الناس و دنا بعضهم من بعض، وقد أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أصحابه أن لا يحملوا حتّى يأمرهم، فقال : إن اكتنفكم القوم فانضحوهم عنكم بالنبل . ثم عدّل رسول الله الصفوف، و ناشد ربّه وقال : «اللّهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لـن تعبد» ثم خرج رسول الله إلى الناس فحرّضهم و قال : والّذي نفس محمّد بيده لا يقاتلهم اليوم رجل فيُقتل صابراً محتسباً مقبلاً غير مدبر إلاً أدخله الله الجنة .

ثم إنّ رسول الله أخذ حفنةً من الحصباء فاستقبل قريشاً بها، ثم قال : شاهت الوجوه، ثم نفحهم بها . وأمر أصحابه فقال : شدّوا، فكانت الهزيمة، فقتل الله تعالى من قتل من صناديد قريش، وأُسِر من أُسر من أشرافهم وفرّ من فرّ إلى مكّة .

وكان شعار أصحاب رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) يـوم بدر: أحد، أحد. فكانت الهزيمة لقريش والنّصر للمسلمين.

\* \* \*

(1)جرحه جراحة لم يقم معها.

TTV

### الإعانات الغيبية

إنَّ غزوة بدر من أعظم غزوات النَّبي (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) ، وكان انتصاره فيها معجزة غيبيّة تفضّل بها سبحانه على أُمّة محمّد (صلّي الله عليه و آله و سلَّم) حيث التقلي في وادي بدر فئتان غير متكافئتين عدداً وعدَّة، ولقد كان عدد المشركين ثلاثة أضعاف عدد المسلميـن،كانالمشركـون بين تسعمائة وألف () وعدد المسلمين ثلاثمائة وبضع وعلى قول ثلاثمائة وثلاثة عشر لم يكن لدى المسلمين إلا فرسان، وقد تعرّفت على كلمة أبي أسامة الجشمي رائد القوم (قريش) «...والله مارأيت جلداً ولا عدداً ولا حلقة ولا كراعاً، (٢).

و مع ذلك كلُّه، غلبت هذه الفئة القليلة تلك الفئة الكثيرة، لقوَّة إيمانها وتفانيها دون رسول الله(صلَّـى الله عليه و آله و سلَّم) ودينهم، وفي ظل إعانات غيبيَّة يذكرها القرآن الكريم، سيوافيك بيانها .

قال سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ بِبَدْرٍ وَأَنْتُمْ أَذِلَّهُ فَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ ت مُكُرون ﴾ (آل عمران / ١٢٣).

نعم، كانوا أذلاء، فصاروا أعزَّاء أقوياء بفضله وكرمه. قال سبحانه: ﴿وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُوْمِنِينَ وَلَكِنَّ المُنْ افِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (المنافقون/ ٨) فصاروا أعزّاء بعنايات ربّانيـة، وإعانات غيبيّة تكفّل الذكر الحكيم ببيانها ونحن نذكـرها استلهاماً منه، وتصل أنواعها إلى ثمانية، وكان لها الدور الهام في انتصار المسلمين.

(۱)قال الواقدي: «و خرجت قريش بالجيش يتقاذفون بالحراب، و خرجوا بتسعمائة و خمسين مقاتلًا، و قادوا مانة فرس، و كمانت الإبل سبعممائة بعير، و كان أهل الخيم كلُّهم دارع و كانوا مائة، و كان في الرجالة دروع سوى ذلك» المغازي، ج١ ص٣٩. (٢)المغازي ج ١ ص ٤٢.

# ١- إراءة العدو قليلاً في المنام

قد رأى النَّبي في المنام وقعة بدر، وأراه سبحانه عدد العدو قليلاً فيه ليصون المسلمين بذلك عن الفشل والتنازع، قال سبحانه : ﴿إِذْ يُرِيكَهُمُ اللهُ فِي مَنِامِكَ قَلِيلاً وَلَوْ أَرَاكَهُم كَثِيراً لَّفَشِلْتُم وَلَتَنَازَعْتُم فِي الأَمْرِ وَلَكِنَ اللهُ سَلَّمَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ (الأنفال/ ٢٣).

إنّ الآية تصرّح بـ أنّه سبحانه أراهم للنّبـي في منامه قليلًا، وبيّـن أنّ سبب ذلك هو منع طروءأمرين بين المسلمين، أشار إليهما بقوله : أ\_(لفشلتم) ب\_(ولتنازعتم)

والذي يلزم الفات النظر إليه هو أنّ الله سبحانه ينسب الأمرين إلى المسلمين لاإلى النّبي الأكرم، وهذا يعرب أنّ إراءة العدو قليليـن كان مؤثّراً في عزائم المسلمين لا في عـزيمة النّبي الأكـرم، فإنّه(صلوات الله عليـه وآله) كان ثـابتاً، قليلين كـانوا أم كثيرين، وإنّما أراهم النّبي قليلاً حتّى ينقل رؤياه إلى المسلمين حسب مارآه، فتشتدّ عزيمتهم وترتفع معنويّاتهم بظنّ انّ أعدائهم أقلاً.

٢- إراءة كلّ من الفريقين الآخر قليلاً في بدء الحرب

ومن إعاناته تعالى الغيبيّة أنّه سبحانـه أرى كل فريق للفريق الآخر \_عند ابتداء الحرب \_ قليلًا، وقد كانت تكمن في ذلك فلسفة انتصار الحق على الباطل وزهوقه،

الحرب ـ قليلا، وقد كانت تكمن في ذلك فلسفة انتصار الحق على الباطل وزهوقه، فأرى المشركين المؤمنيـن قليلين، كما أرى المؤمنين للفريق الآخر كذلك، حتّى انّ أبا جهل قال: خذوا أصحاب محمّد بالأيـدي (').

(١)مجمع البيان ج٢ ص٥٤٧.

إنّما أرى المشـركين المـؤمنين قليلين، حتّـى لا يورث ذلـك رُعبا ووحشـة في قلوبهم، وقد مرّ في الاعانة الأولى أنّه سبحانه فعل ذلك دفعاً للفشل والتّنازع .

و إنّما أرى المؤمنين للمشركيـن قليلين لئلّا يتأهّبـوا ويستشرسوا فـي القتال، · ويتخيّلوا أنّهم لا يحتاجون في دفع عدوّهم إلى بذل جهد كبير.

قال سبحانه مشيراً إلى ذلك بقوله : ﴿وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ الْتَقَيْتُمْ فِي أَعْيُنِكُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِلُّكُمْ فِــى أَعْيُنِهِـمْ لِيَقْضِـى اللهُ أَمْـرًاً كَــانَ مَفْعُـولًا وَإِلَى اللهِ تُـرْجَــعُ الأُ (الأنفال/ ۴۴)و حاصل الآية أنّه سبحانه قلّل الفريقيـن في عين الآخر، ولـولا ذلك لانتهى الأمر إلى فشل المسلمين أو إلى فرار العدوّ من المعركة، بحفظ أنفسهم. وقد تعلّقت مشيئته بإبادتهم.

٣- إراءة المشركين كثرة المؤمنين أثناء القتال

و هناك إعـانة غيبيّة ثـالثة وهي أنّه سبحـانه أرىٰ المؤمنيـن للمشركين فـي أثناء القتال كثيرين، على خلاف ما أراهم إيّاه عند إبتداء القتال.

إنَّ المصلحة قد اقتضت أن يُري سبحانه المؤمنين للعدو كثيرين على خلاف ما أراهم عند أوَّل الحرب و ذلك حتَّى يتخيّل العدو أنَّه وصل إلى المسلمين مددٌ كانوا بعيدين عن المعركة حتّى تتزعزع بذلك معنويّاتهم و يتقهقروا عن ميدان المعركة بعد ما فتك بهم المسلمون بقتل كثيرين منهم و أسر آخرين .

قال سبحانه : ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِتَتَبْنِ التَقَتَا فِئَةٌ ثُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْى العَيْنِ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لأُولِي الأبصارِ ﴾ (آل عمران/ ١٣).

أُنظر إلى قوله سبحانه : ﴿**يرونهم مثليهم رأى العين**﴾ فإنّ هذه الجملة ناظرة إلى أثناء الحرب، وماورد في الإعانة الغيبيّة الثانية ناظر إلى أوّل الحرب .

32.

#### ۴\_ استغاثة المسلمين و نزول الملائكة

إنَّ النَّبِي لمَّا نظر إلى كثرة عدد المشركين وقلَّة عدد المسلمين استقبل القبلة ، وقال : اللَّهم أنجز لي ما وعدتني ، اللَّهم إن تهلك هذه العصابة ، لا تعبد في الأرض . فمازال يهتف ربّه ماداً يديه حتّى سقط رداؤه من منكبيه ، فأنزل الله تعالى : ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَأَسْتَجَابَ لَكُمٌ أَنَّى مُمِدُّكُمٌ بِأَلْفٍ مِنَ المَلاَئِكَةِ مُرْدِ فِينَ \* وَمَاجَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَّ بُشْرَى وَلِتَطْمَئِنَّ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللَّه إِنَّ اللَّه عَزِيزَ حَكِيمٌ ﴾(الأنفال/ ٩ و١٠).

لعلّ معنّى قوله : ﴿وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ اِلاَّ بُشْرَى﴾ إنّه سبحانه جعل الإمداد بالملائكة بشرى للمسلمين بالنّصر ولتسكن بـه قلوبهم وتزول الوسـوسة عنها، وإلاّ فملك واحد كاف للتدمير.

أو لعلّ معنـاها : انّ الإمـداد بالمـلائكة إمـداد بالسبب والنصر الحقيقـي من جانب المسبّب وهو الله العزيز الحكيم، وليس للسبب أصالة ولا استقلال'').

ثمّ إنّ سبحانه جعل عدد الملائكة في هذه الآية ألفاً، مع أنّه سبحانه أمدّ المسلمين - حسب آية أخرى - بشلاثة آلاف كما في قوله : ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنْ يَكْفِيَكُمْ آنْ يُمِدَّكُمْ رَبُّكُمْ بِنَلاَثَةِ آلافٍ مِنَ المَلاَئِكَةِ مُنْزَلِينَ \* بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلاف مِنَ المَلاَئِينَ \* الله عَلَي إِنْ تَ وَمَاجَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَ بُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَ قُلُو بُكُمْ بِحَمْسَةِ آلاف مِنَ النَّصْرِ إِلَّهُ ع

ب ي رو المحموع الله. ألفين، يصير المجموع ثلاثة آلاف.

(١)و قد تكرّر مضمون الآية في سورة آل عمران، الآية ١٢۶.

و هناك وجه آخر لرفع الاختلاف وهو أنّ هـذا العدد(ثلاثة آلاف) جاء في كلام النّبي عند مخاطبة المسلمين حيث قال : ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَـنْ يَكْفِيَكُمْ أَنْ يُمِدَّكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلاَثَةِ آلافٍ مِنَ المَلاَئِكَةِ ﴾ وأمّا عدد الألف فقد جاء في كلامه سبحانه و وعده حيث قال : ﴿إِذْ تَسْتَغِيْثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ آنِّي مُمِدُّكُمْ بِٱلْفِ مِنَ المَلاَئِكَةِ ﴾ .

والجمع بيـن الآيتين بأنّـه كان في ضميـر النّبي أنّه سبحـانه ينزّل ثـلاثة آلاف، ولكنّه سبحانه نزّل ألفاً منهم، وما ذلك إلّا لأنّ الملائكة لم يقتحموا المعركة اِلاَّ بشكلِ جزئي كما سيوافيك، وكان الوعد والعمل به لأجل تثبيتهم و إزالة الوسوسة عنهم.

و أمّا عدد الخمسة آلاف فلم يكن إلاّ وعداً مشروطاً بأنّ المؤمنين لوصبروا على الجهاد واتّقوا معاصي الله ومخالفة الرسول ورجع المشركون إليهم فوراً، فالله سبحانه يمددهم بخمسة آلاف من الملائكة مسوّمين أي معلَّمين .

۵-الإمداد بالنعاس

إنَّ الإنسان لا يأخده النوم في حال الخوف، وقد قيل: الخوف مسهر والأمن منوم، فالله سبحانه أمدّهم بالنّعاس وهو أوّل النوم قبل أن يثقل، فقوّاهم ـ بالإستراحة ـ على قتال العدو.

۶- الإمداد بنزول المطر

وإلى الإمدادين : الخامس والسادس يشير قوله سبحانه : ﴿إِذْ يُغَشِّيكُمُ النُّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ وَيُنَزَّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ وَيُذْهِبَ عَنُكُمْ رجْزَ الشَّيْطَان"

(١)و هو الجنابة.

وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُنَبِّتَ بِهِ الأَقْدَامَ (الأَنفال / ١١). فإلى فائدة الإمداد بالنّعاس أشار بقوله : ﴿ أَمَنَةً مِنْهُ ﴾ . و إلى فوائد نزول المطر المختلفة أشار بقوله : ١- ﴿ يُطَهِّرَكُم ﴾ ٢- ﴿ يُذْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ ﴾ ٣- ﴿ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُم ﴾ ٢- ﴿ وَيُنَبِّتَ بِهِ الأَقْدَامَ ﴾ .

٧-الإمداد بتثبيت أقدام المؤمنين
و قد كان لنزول الملائكة فائدة أخرى، وهي تثبيت أقدام المؤمنين في ميدان
الحرب لئلاتزل أقدامهم عند هجوم العدو، و كانت ساحة القتال رملاً.

٨- الإمداد بإلقاء الرّعب في قلوب المشركين
و قد أمدّهم سبحانه بإلقاء الرّعب في قلوب الكافرين.
يقول سبحان مشيراً إلى الإمدادين : ﴿إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى المَلَائِكَةِ أَنَّى مَعَكُمٌ
فَنَبْتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأُلْقِى فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَ اصْرِبُوا فَوْقَ الاَّعْنَاقِ وَاصْرِبُوا

والمراد من «فَوقَ الأعناق» هي الرؤوس، لأنّها فوق الأعناق، كما أنّ المراد من

قوله : «كُلَّ بَنَان»، أطراف الأصابع، و لعلّه سبحانه اكتفى به عن جملة اليد و الرّجل.

وأمّا الخطاب، فيحتمل أن يكون للملائكة، كما استظهره أكثر المفسّرين، أو للمؤمنين كما هو الظّاهر، لما عرفت من أنّ الملائكة لم يقتحموا المعركة، وإنّما كان نزولهم لأجل تثبيت القلوب.

و أمّا وجه إذلاله سبحانه قريشاً، و أعـزازه المؤمنين، فقد بيّنه في قوله : ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُم شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِقِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ العِقَابِ \* ذَلِكُم فَذُوقُوهُ

وَاَنَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابَ النَّارِ ﴾ (الأنفال/ ١٣ و١٢).

هذه مجموعة الإعانات الغيبيّة التّي شملت المسلمين، وقد تعلّقت مشيئته سبحانه بإختصاص الإعانات الربّانيّة بالمؤمنين، والوساوس الشيطانيّة بالمشركين، فقد ظهر الشيطان، وتجسّم للكافرين يوم بـدر، وزيّن لهم أعمالهم وخروجهم بطراً ورئاء النّاس، ثمّ قال لهم بأنّه لا يغلبكم أحد من الناس لكثرة عددكم، وقوتكم، وأنا ناصر لكم، ودافع عنكم السوء، ولمّا التقت الفرقتان، رجع العدو القهقري منهزماً، لأنه رأى عناية الله سبحانه بالمسلمين .

و إلى ذلك يشير قوله سبحانه : ﴿وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ وَقَالَ لاَ غَالِبَ لَكُمُ اليَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّى جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الفِئَتَ إِن نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّى بَرِى \* مِنْكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لاَتَرَوْنَ إِنِّي اَخَافُ اللَّهَ وَ اللَّهُ شَدِيدُ العِقَابِ ﴾ (الأنفال / ۴۸). و قد علّل الشيطان تقهقره بأمرين : الأوّل : إنه يرى ما لا تراه قريش أعني الملائكة الذين جاءوا لنصرة المؤمنين . النَّاني : إنه يخف الله .

إختلافهم في الفيء إنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أمر بما في العسكر، ممّا جمع النّاس، فجُمع، فاختلف المسلمون فيه فقال من جمعه : هو لنا، وقال الّذين كانوا يقاتلون العدو ويطلبونه : والله لولا نحن ما أصبتموه لنحن شغلنا عنكم القوم حتّى أصبتم ما أصبتم، وقال الّذين يحرسون رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : والله ما أنتم بأحق به منّا، والله لقد رأينا أن نقتل العدو إذ منحنا الله أكتافهم، و قد رأينا أن نأخذ المتاع حين لم يكن دونه من يمنعه، فخفنا على رسول الله كرّة العدو، فقمنا دونه، فما أنتم بأحق به منّا.

كان الأولى بالمسلمين أن يفوضوا أمر الفيء إلى الرّسول أخذاً بالتسليم الّذي

أمر به المسلمون .

سُئل عبادة بن الصامت عن الأنفال فقال : فينا أصحابَ بدر نزلت، حين اختلفنا في النفل، و ساءت أخلاقنا، فنزعه الله من أيدينا، فجعله إلى رسوله، وقال : ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الأَنْفَالِ قُلِ الأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَالِي وَالِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (الأنفال / ١) (.)

و روي عن ابن عباس أنَّ سبب سؤالهم هو أنَّ النَّبي قال يوم بدر: من جاء بكذا، فله كذا، ومن جاء بأسير، فله كذا، فتسارع الشبّان، وبقي الشيوخ تحت الراية، فلمّا انقضت الحرب طلب الشبّان ما كان قد نفلهم النّبي به، فقال الشيوخ : كنَّا ردءاً لكم ولو وقعت عليكم الهزيمة لرجعتم إلينا،وجرى بين أبي اليسر وبين سعد بن معاذ كلام، فنزع الله تعالى الغنائم منهم (٢).

### ما معنى الأنفال في الآية؟

الأنفال جمع نفل، وهو بمعنى الزيادة، ولو اطلقت على الرواتب من الصلوات وغيرها فلأجل أنّها زيادة على الفريضة، و ربّما تستعمل في العطيّة، ولعلّ المعنيين متقاربان.

و قد أُطلق هذا اللّفظ في الآية وأريد منه غنائم الحرب، فيكون مساوياً لقوله سبحانه : ﴿وَاعْلَمُوا أُنَّمَاغَنِمْتُم مِنْ شَيْءٍ فَأُنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِـذِي القُرْبَى

وَاليَتَامَى وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيل إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الجَمْعَانِ وَاللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ الأَنفال/ ٢١ ) والآيتان نزلتا في غزوة بدر، و سيوافيك الجمع بين مضمونيهما، حيث جعلت الأولى الأنفال لله. والثَّانية خصّت الخمس منها لله وللرّسول ولذي القربي، والطوائف الثلاث الأخرى، فانتظر.

(١)السيرة النبوية لابن هشام ج١ ص٩٤ - ٩٤٢. (٢) مجمع البيان، ج٢ ص٥١٨.

وأمّا الغنائم التّي يحصل عليها النّبي عن غير طريق الحرب، أي بلا إيجاف عليه بخيل، ولا ركاب، فيطلق عليها الفيء، قال سبحانه : ﴿وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُرْبَى وَاليَتَامَى وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُوْلَةً بَيْنَ الآغَنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الصرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَ المَّهِ عَنْهُ فَانَتَهُ عَلَى وَالتَّهُ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ العَوْرَبِي وَاليَتَامَى وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُوْلَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا يَعْتَى الْعَوْرَى وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ عَنْهُ فَا أَعْنَا اللَّهُ عَلَى وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي

و قد نزلت الآيتان في أموال كفّار أهل القرى، وهم بنو النضير و بنو قريظة قرب المدينة، وفدك. وقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يوم بني النضير للأنصار: إن شئتم قسّمتم للمهاجرين من أموالكم ودياركم، وتشاركونهم في هذه الغنيمة وإن شئتم كانت لكم دياركم وأموالكم ولم يقسّم لكم شيء من الغنيمة، فقال النصار: بل نقسّم لهم من أموالنا و ديارنا ونوثرهم بالغنيمة، ولا نشاركهم فيها، وفيهم نزل قوله سبحانه : ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّعُو الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَيَجِ دُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ

نعم ربّما تطلق الأنفال ويراد منها غير غنائم الحرب بل معنى يرادف الفيء، أو شيئاً أوسع منه، قال الإمام الصادق : «الأنفال ما لم يوجف عليه بخيل ولاركاب(الفيء)، أو قوم صالحوا، أو قوم أعطوا بأيديهم، وكلّ أرض خربة، وبطون الأودية، فهو لرسول الله، وللإمام من بعده يضعه حيث يشاءة.

وبذلك يعلم أنَّ الأنفال بما أنَّ له معنى وسيعاً، يطلق على غنائم الحرب تارة، وعلى ما يحصل عليه النّبي من غير إيجاف بخيل ولا ركاب، وثالثاً على معنى أوسع يشمل على بطون الأودية، و رؤوس الجبال ممّا ورد في الروايات .

الجمع بين مفاد الآيتين إنّ الآيتين : ﴿قُلِ الأَنْفَالُ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ ـ وَاعْلَمُوا أَنَّ مَا غَنِمْتُم مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَهِ حُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ و... ﴾ .

نزلتا في غزوة بدر، فعلى ضوء ذلك يكون المراد من الأنفال هو غنائم الحرب، وقد جعله في الآية الأولىٰ لله وللرّسول، وفي الآية الثانية للمسلمين إلاّ الخمس، فخصّه لله والرسول و ذي القربي والطوائف الثلاث الباقية، فكيف التوفيق بينهما؟ فهل الآية الثانية ناسخة للأولىٰ أو لا؟

و الجواب انّه لا تنافي بين الآيتين حتّى تكون الثانية ناسخة للأولى،فانّها لا تفيد إلاّكون أصل ملكها لله وللرّسول من دون أن تتعرّض لكيفيّة التصرّف و جواز الأكل و التمتّع، وأمّا الآية الثانية فهو يبيّن كيفيّة التصرّف والأكل والتمتع، وتكون الثانية مبيّنة للأولى. فأصل الملك في الغنيمة لله والرّسول، ثمّ ترجع أربعة أخماسها إلى المجاهدين به يمتلكونها، ويرجع خمس منها إلى الله والرّسول وذي القربي وغيرهم().

وبعبارة أخرى: انّ أمرها مفوّض إلى الله ورسوله، ثمّ بيّن سبحانـه مصارفها، وكيفيّة قسمتها فـي آية الخمس، ثمّ إنّ التعبير عـن الغنائم بالأنفال التـي هي بمعنى الزيـادات، لأجل الإشـارة إلى تعليل الحكـم بموضـوعه، كـأنّه قيل يسـألونـك عن الغنائم، وهـي زيادات لا مالك لهـا بين النّاس، وإذا كـان كذلك، فأجبهـم بحكم

(١)الوسائل ج٢ كتاب الخمس الباب الأوّل من أبواب الأنفال، الحديث ١ ص٣۶۴.

**TTV** 

بغير خيـل ولا ركاب، أو ليس له مـالك خاص، فـالأموال الزائدة في المجتمـع نظير الديار الخـالية، والقرى البائدة، ورؤوس الجبال، وبطون الأوديـة، وقطائع الملوك، وتركة من لا وارث له.

نعم يقسّم قسم خاص من الأنفال بين المقاتلين، وهو ما أوجفوا عليه بخيل و ركاب، دون الباقي، وتفصيل الكلام في الفقه .

## أخذ الأسرى قبل الدعم والاستقرار

أمر رسول الله بقتل أسيرين أعني النضرب حارث وعقبة بن أبي معيط لأعمالهما الإجرامية في مكمة قبل الهجرة و بعدها، فخافت الأنصار أن يقتل الأسرى، فقالوا يا رسول الله : قتلنا سبعين وهم قومك وأسرتك أتجذ أصلهم ؟ فخذ يا رسول الله منهم الفداء . و قد كانوا أخذوا ما وجدوه من الغنائم في عسكر قريش ، ولمّا طلبوه و سألوه ، نزل قوله سبحانه : ﴿مَا كَانَ لِنَبِيَّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرِىٰ حتَّى يُنْخِنَ في الأرْض سألوه ، نزل قوله سبحانه : ﴿مَا كَانَ لِنَبِيَّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرِىٰ حتَّى يُنْخِنَ في الأَرْض رَيِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ \* لَوْلاً كِتَابٌ مِنَ اللّه سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* فَكُلُوا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلَالًا طَيَبًا وَاتَقُواللَّهَ إِنَّ

إنَّ الاثخان في الأرض عبارة عن التغليظ . يقال : ثخن الشيء فهو تخيين إذا غلظ فلم يسل، فكنّي به عن استقرار دينه بين الناس كاستقرار الشيء الغليظ المنجمد الثابت بعدما كان رقيقاً سائلاً مخشيّ الزوال بالسيلان، فالآية تحترم أخذ الأسرى قبل أن يستقر للمسلمين أمرهم، ويعرب عن أنّ الهدف من الأمر بقتل الأسرى، وعدم أخذ الفداء، لأجل انّ في اطلاق سراحهم قبل الاستقرار مظنّة إجتماعهم، وتكاثفهم، ووثوبهم على النّبي، والمسلمين من جديد، فيجب إبادتهم واستئصالهم إلى حد الإثخان الذي لا يخاف معه عن توثّبهم وتكاثفهم مرّة أخرى .

إنّ اتّخاذ الأسرى إنّما يكون خيراً ورحمة ومصلحة للبشر إذا كان الظهور والغلب لأهـل الحق والعـدل، ولولاه لانقلب شـرّاً، والّذين يقتـرحون أخـذ الأسرى،

يريدون عـرض الدنيا، أعني المال الّذي يـأخذونه من الأسـري فداء لهم، والله يـريد ثواب الآخرة الباقي .

والعتاب خاص بالصحابة والمسلمون الأوائل دون النبيّ، بشهادة تغيّر لحن الكلام حيث ابتدأه بقوله : ﴿ماكانَ لِنَبيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرى﴾ وانتهى بالخطاب للمسلمين ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا﴾، والخطاب خاص بهم لا يشمل النّبي، وحاشا نبيّ العظمة أن يريد عرض الدّنيا .

ومن ردي. الكلام ، ما في تفسير المراغي وغيره، من أنَّه سبحانه عاتبهم على ما فعلوا بعد بيَان سنَّة النبيين كما عاتب رسوله''.

والآية تعرب أنّ السنّة الجارية في الأنبياء الماضيين هي أنّهم كانوا إذا حاربوا أعداءهم، وظفروا بهم ينكّلونهم بالقتل لكي يضعفوا أوّلاً، ويعتبر بهم مَنْ وراءهم، فيكفّوا عن محادّة الله ورسوله، فكانوا لا يأخذون أسرى حتّى يثخنوا في الأرض، ويستقرّ دينهم بين النّاس، وأمّا مسألة المنّ أو الفداء، فإنّما هو بعدما علا أمر الإسلام، واستقرّ في الحجاز واليمن : ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرَّقَابِ حَتَّى إذَا أَنْخَنْتُمُوهُمْ فَشُدُوا الوِنَاقَ فَامَاً مَناً بَعْدُ وَإِمَّا فِذَاءَ ﴾ (محمد/ ٢)، فحكم الأسرى قبل الإسلام، واستقرّ في الحجاز واليمن : ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرَّقَابِ حَتَّى إذَا الأضائم وهم فَشُدُوا الوِنَاقَ فَامَاً مَناً بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءَ ﴾ (محمد/ ٢)، فحكم الأسرى قبل الأنخان هو القتل، و أمّا بعده، فالحكم هو شدّهم في الحبال، وسوقهم على الأقدام حتّى يتعامل معهم بأحد الأمرين : المنّ و اطلاق السراح، أو أخذ الفدية .

وبذلك يعلم أنّ الأمر بقتل الأسرى إنّما كان حكماً مؤقّتاً زمنياً مختصّاً بزمن لم يستقر أمر النّبي ولا دينه، فكان في أحذ الأسرى مظنّة الخوف على بيضة الإسلام، وأمّا إذا ارتفع ذلك الخوف، وضرب الإسلام بجرانه (<sup>1)</sup>في الأرض، فالحكم السائد هو ما جاء في سورة محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من المنّ، أو أخذ الفداء، و ما ربّما يستدلّ بالآية على أنّ الإسلام يسرف في إراقة الدماء، وقتل النفوس، لا أصل له، لأنّ الأمر بالقتل، وعدم أخذ الأسرى، كان راجعاً إلى حالة خاصّة، وهي حالة (1) تفسير المراغي ج٢ ص٣٢.

عدم استقرار الإسلام في المنطقة كما كان الحال كذلك في السنوات الأولى قبل غزوة الأحزاب، وأمّا بعدها فقد علا أمر النّبي واستقرّ، فلم تكن حاجة إلى قتل الأسرى، بل كان السائد هو ما ورد في سورة محمـد(صلّى الله عليـه و آله و سلّـم) من اطـلاق سراحهم منّاً عليهم، أو أخذ الفدية منهم.

بل الظروف في غزوة واحدة كانت مختلفة، فربّما تسود في السّاعات الأولى من الحرب حالة عدم الاستقرار والتزلزل، ومظنّة رجوع العدو ثانياً بعد اطلاق سراحه، فلا يؤخذ الأسرى، والحال إنّ الحالات الأخيرة من الحرب كانت على عكس ذلك، فلم يكن أيّة مظنّة للكرّة، فيختصّ قتل الأسرى في غزوة واحدة بالسّاعات الأولى أي ساعات عدم الاستقرار، ومظنّة الكرة لا الساعات الأخيرة.

ثُمَّ إِنَّ الآية الثانية أعني قوله : ﴿لَوْلَا كِتَابٌ مِنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيْمَا اَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ يعرب عن عظم المعصية، أعني أخذ الأسرى قبل الاثخان في الأرض لما فيه من مظنّة زوال الإسلام وكيانه .

كيف ولولا كتاب سابـق لمسّ المسلمين، أو المصـرّين على الأخـذ عذاب عظيم. وأمّا مـا هو هذا الكتاب الّـذي سبق، فقد أُبهم غـاية الابهام، لأنّه أنسب في مقام المعاتبة ليذهب ذهن السامع كـل مذهب ممكن، ولا يتعيّن عنده، فيهون عنده الأمر. ومـن رديً الكلام ما مـرّ في غير واحـد من التفـاسير: قال رسـول الله : «إن كاد ليمسّنا فير خلاف ابن الخطّاب(حيـث كان يقترح القتل خـلاف الباقين حيث كـانوا

32.

ثُمَّ إنّه سبحانه يبيح لهم – رحمة منه – ما تسلّط عليه المسلمون من أموال المشركين، وما أخذوا من الأسرى للفداء، ويقول : ﴿ فَكُلُوا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلالاً طَيِّباً وَاتَّقُواللهُ إِنَّ الله غَفُورٌ رَجِيم ﴾ وحاصل مضمون الآيات الثلاث عبارة عن : 1- إنّ أخذ الأسرى قبل الاثخان غير مشروع في الشرائع السماوية . ٢- لولا كتابٌ من الله سبق، لمسّ المسلمين في أخذ الأسرى قبل الاثخان عذاب عظيم .

٣\_لقد أباح الله سبحانه الجميع من الأموال والأسرى رحمة منه.

الوعد الجميل للأسري

إنَّ فداء كل رجل من المشركين يوم بدر كان أربعين أوقية والأوقية أربعون مثقالاً، إلاّ العبّاس فإنّ فداءه كان مائة مثقال، وكان أخذ منه حين أُسر عشرون أوقية ذهباً، فقال النّبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : ذلك غنيمة ففاد نفسك، وابني أخيك نوفلاً وعقيلاً . فقال : ليس معي شيء . فقال : أين الذهب الذي سلّمته إلى أمّ الفضل وقلت : إن حدث بي حدث فه ولك وللفضل وعبد الله وقشم؟ فقال : من أخبرك بهذا؟ قال : الله تعالى . فقال : أشهد أنّك رسول الله، والله ما اطّلع على هذا إلاّ الله .

و روي أنّه قدم مال من البحرين يقدر بـ «ثمانين» ألفاً، و قد توضّأ النّبي (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) لصلاة الظهر، فما صلّى يـومئذ حتّى فرّقه، وأمر العباس أن يأخذ منه، ويحثي، فأخذ، فكـان العبّاس يقـول: هذا خيـر ممّا أخـذ منّا، وأرجـو المغفرة<sup>(۱)</sup>.

۲\_غزوة أحد<sup>™</sup>

لقد كانت لغزوة "بدر" أصداء في عهد النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ومابعده، وقد أوجد انتصار النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فيها خوفاً ووجلاً في قلوب المشركين، خصوصاً بعد ما شاع خبر أنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) طرح أجساد قتلى المشركين في القليب، ووقف عليهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فخاطبهم بقوله: يا أهل القليب هل وجدتم ما وعدكم ربّكم حقاً، فإنّي قد وجدّت ما وعدني ربّي حقاً. فلمّا قيل لرسول الله: أتكلّم قوماً موتى، أو أتنادي قوماً قد جيفوا؟ فقال: ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنّهم لا يستطيعون أن يجيبوني.

فلمًا بلغ خبر انتصار النّبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وهزيمة المشركين إلى مكّة، ناحت قريش على قتلاها، ثم منعت النياحة بتاتاً في مكّـة ونواحيها حذراً من شماتـة المسلمين أوّلًا، واستنهاضاً لعـزائمهم لأخذ الثار ثـانياً، فإنّ النياحـة والبكاء وسكب الدّموع تهبّط العزائم، وتثبّط الهمم.

و كان الأسود بن عبدالمطلب قد أصيب له ثلاثة من ولده، وكان يحب أن يبكي على بنيه، و لكنَّه كـان يكبح جماح مشاعره حذراً من نقمة قـريش، فبينما هو كذلـك إذ سمع نائحـة في الليل، فقال لغـلام له و قد ذهـب بصره : انظر هـل أحلّ النحب لعلّي أبكي على أولادي، فإنَّ جوفي قد احترق، فرجع الغلام و قال : إنَّما هي امرأة تبكي على بعير لها أضلّته.

(١)وقعت غزوة أحد يوم السبت لسبع خلون من شوّال في السنة الثالثة من الهجرة .

# فعند ذلك أنشأ يقول : أتبكي أن يضل لها بعير و يمنعها من النوم السهود فلا تبكي على بكر ولكن على بدر تقاصرت الجدود<sup>(۱)</sup>

باتت قـريش على تلك الحالة وصـدورهم مليئة بالغيظ والحقـد، وهم بصدد العزم على أخذ الثأر، وتحيّن الفرصة المناسبة لذلك.

ولأجل ذلك مشى عبدالله بن أبي ربيعة، وعكرمة بن أبي جهل، وصفوان بن أُميَّة، في رجال من قريش ممَّن أُصيب آباؤهم وأبناؤهم وإخوانهم يوم بدر، فكلّموا أباسفيان ومن كانت له في تلك العير من قريش تجارة، فقالوا : يا معشر قريش، إنّ محمّداً قد وتركم، و قتـل خياركم، فأعينونا بهذا المال(اشارة إلى العير الّتي أقبل بها أبوسفيان من الشام إلى مكّة) على حربه، فلعلّنا ندرك منه ثأرنا بمن أصاب منّا، ففعلوا، وفي ذلك نزل قوله سبحانه :

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصُـدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيُنْفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُعْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ بُحْشَرُونَ ﴾ (الأنفال/ ٣۶) ().

ف اجتمعت قريش لحرب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، و من أطاعهم من قبائل كنانة، وأهل تهامة . وكان أبو عزّة عمرو بن عبدالله الجمحي قد منّ عليه رسول الله يوم بدر، و كان فقيراً، ذا عيال وحاجة، وكان في الأساري، فقال : إنّي

خرجت قريش بحدّها وجـدّها، وحديدها وأحابيشها(')و من تابعهـا من بني كنانة، و أهل تهامة، وخرجت معهـم النساء في الهوادج التماس الحفيظة وألاّ يفرّوا. فخرج أبوسفيان بهند بنت عتبة، وخرج عكرمة بأمّ حكيم، وهكذا.

فخرجـوا حتّى نزلـوا على شفير الوادي مقـابل المدينـة، وهم ثلاثـة آلاف بمن انضم إليهـم، وكان فيهم مـن ثقيف مائة رجـل، وخرجـوا بعدّة وسلاح كثيـر، وقادوا مائتي فرس، وكان فيهم سبعمائة دارع، وثلاثة آلاف بعير.

ثم إنّ العباس بن عبدالمطلب أخبر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بنيّة القوم ، ومسيَرهم نحو المدينة وعددهم وعُدتهم، فكتب كتاباً وختمه، واستأجر رجلاً من بني غفار، واشترط عليه أن يسير ثلاثاً، فوجد رسول الله بقباء، فدفع إليه الكتاب، فقرأه عليهم أبيّ بن كعب، واستكتم أبيّاً ما فيه. فدخل منزل سعد بن الربيع، فأخبره بكتاب العباس، وجعل سعد يقول : يا رسول الله إنّي لأرجو أن يكون في ذلك خير.

فلمّا سمع رسول الله نزولهم على شفير الوادي، شاور قومه في الخروج عن المدينة، أو البقاء فيها، فاختلفت آراء أصحابه، فكان عبدالله بن أبيّ وأصحابه يكرهون الخروج، فقالوا: يا رسول الله أقم بالمدينة لاتخرج إليهم، فو الله ما خرجنا منها إلى عدق لنا قطّ إلاّ أصاب منّا، ولا دخلها علينا إلاّ أصبنا منه.

وكان الشّباب من أصحاب الرّسول يصرّون على الخروج، ويقولون : «اخرج بنا

إلى أعدائنا لا يرون إنَّا جبنا عنهم وضعفنا».

فلمّا رآى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) اصرارهم على الخروج، وهم يقولون : (هي احدى الحسنيين أمَّا الشهـادة وأمَّا الغنيمة)، صلَّى رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلّم) الجمعة بالنَّاس، ثم وعظهم، وأمرهم بالجد والجهاد، ثم صلَّى العصر، وصفَّ النَّاس له ما بين منبره وحجرته، فجاء هم سعد بن معاذ، وأسيد بن

(١)الأحابيش من اجتمع إلى العرب و انضم إليهم من غيرهم.

حضير، فقالا للنّاس: قلتم لرسول الله ما قلتم، واستكرهتموه على الخروج، فردّوا الأمر إليه، فما أمركم فافعلوه، فبينا القوم على ذلك، إذ خرج رسول الله قد لبس لامته ودرعه، وحزم وسطها بمنطقة من حمائل سيف من أدم، فقالوا يا رسول الله: استكرهناك، ولم يكن ذلك لنا، فإن شئت فاقعد صلّى الله عليك، فقال رسول الله: ما ينبغي لنبيّ إذا لبس لامته أن يضعها حتّى يقاتل، فخرج في ألف من أصحابه <sup>(1)</sup>.

عودة المنافقين القهقري إلى المدينة :

كان عبدالله بن أبّي ممّن أبدى الإصرار على الإقامة في المدينة والتحصّن بها فلمّا رأى أنّ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ترك رأيه وأخذ برأي الآخرين، فقال : أطاعهم وعصاني، ما نـدري علام نقتل أنفسنا هاهنا ، فرجع بمن اتّبعه من قومه من أهل النفاق والريب، وهم ثلث الناس، واتّبعهم عبد الله بن عمرو، فقال : ياقوم أذكّركم الله ألاّ تخذلوا قومكم ونبيّكم عندما حضر من عدوّهم؛ قال عبد الله بن أبيّ : لو نعلم أنّكم تقاتلون لما أسلمناكم، ولكنّا لا نرى أنّه يكون قتال .

فلمّا استعصوا عليه وأبوا إلاّ الإنصراف عنهم، قمال: أبعدكم الله أعداء الله، فسيغني الله عنكم نبيّه.

و في ذلك نزل قوله سبحانه : ﴿ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوِ ادْفَعُوا قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لاَ تَبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذِ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلاِيْمَانِ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِمْ مَالَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴾ (آل عمران/ ١٢٧).

و قد أوجـد رجوع رئيس النفاق فـي أثناء الطريق شقـاقاً وخلافاً بيـن أصحاب النّبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) على نحوين :

١- فقـال قوم من المسلمين : نقـاتل قريشـاً، وقال آخرون : لا نقاتلهـم، وفي ذلك نزل قوله سبحانه (فَمَا لَكُمْ فِي المُنَافِقِينَ فِئَتَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا أَتُرِيدُونَ

(١)المغازي للواقدي، ج١ ص٢١٣، و السيرة النبويّة ج٢ ص٢٢.

اَنْ تَهْدُوا مَنْ اَضَلَّ اللَّهُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً﴾(النساء/ ٨٨). فالآية تشير إلى أنّ المسلمين صاروا في أمر ما صار إليه المنافقون فرقتين مختلفتين، فمنهم من مال إلى مقالتهم ومنهم من يخالفهم في الرأي .

٢\_ همّت طائفتان من المسلمين أن تأخذ برأي رئيس النفاق، ويرجعا في أثناء الطريق، وهما بنو سلمة وبنو حارثة من الأنصار، وإليه يشير قوله سبحانه :

﴿وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ المُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* إِذْ هَمَّتْ طَائِفَتَانِ مِنْكُمَ أَنْ تَفْشَلاَ وَاللَّهُ وَلِيَّهُمَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ

نزول رسول الله أرض أحد :

لمّا انتهى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى أحد، جعل جبل أحد خلف ظهره، واستقبل المدينة، وجعل عينين <sup>(١)</sup>عن يساره،وجعل الرماة وهم خمسون رجلاً على عينين عليهم عبد الله بن جبير ، فقال لرئيسهم : انضح الخيل عنّا بالنّبل لا يأتونا من خلفنا،إن كانت لنا أو علينا، فأثبت مكانك لا نؤتين من قبلك .

ثم قام رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) وخطب الناس وقال : إنّ جهاد العدو شديد، شديـد كربه، قليل من يصبر عليه، إلّا من عـزم الله رشده، فإنّ الله مع

عمير، ودفع لواء الأوس إلى أسيـد بن حضير، ولواء الخـزرج إلى سعد أو حبـاب بن المنذر، والرماة يحمون ظهورهم ، يرشقون خيل المشركين بالنّبل .

وعند ذلك دنا القوم بعضهم من بعض فقدّمت قريش صاحب لوائهم طلحة بن أبي طلحة، وصفّوا صفوفهم، وأقاموا النساء خلف الرجال بالأكبار والدفوف، وهند وصواحبها يحرّضن ويَذْمُرن()الرجال ويذكرن من أصيب ببدر.

وصاح طلحة بن أبي طلحة : مَن لبني عبد الدار؟ وكانت راية قريش يوم ذلك بأيدي هؤلاء، فق ال علي(عليه السلام) : هل لك في البراز؟ ق ال طلحة : نعم، فبرزا بين الصفّين، ورسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) جالس تحت الراية عليه درعان ومغفَر وبيضة، ف التقيا، فبدره عليّ، فضرب على رأسه، فمضى السيف حتّى فلق هامته حتّى انتهى إلى لحيته، فوقع طلحة، و انصرف علي<sup>(١)</sup>.

ثمّ أخذ الراية أبو سعيد بن أبي طلحة ، فقتله علي و سقطت الراية ، فأخذها مسافع بن أبي طلحة ، فقتله علي . حتّى قتل تسعة نفر من بني عبد الـدار ، حتّى صارلواؤهم إلى عبد لهم أسود يقال لـه:صوأب ، فانتهى إليه علي ، فقطع يده اليمنى ، فأخذاللواء باليسرى ، فضرب يسراه فقطعها ، فاعتنقها باليدين المقطوعتين ، فضربه على رأسه فقتله ، فسقط اللواء ، فأخذتها عمرة بنت علقمة الكنانية ، فرفعتها <sup>(٣)</sup>.

وقد كان لعليّ(عليه السلام) مواقف مشهودة كما كان لأبي دجانة، والزبير بن

وعند ذلك قال بعض الرماة لبعض : لِـمَ تقيمون ههنا في غير شيء؟ قد هزم الله العدو، وهؤلاء إخوانكم ينهبون معسكرهم، فادخلوا معسكر المشركين، فاغنموا مع إخوانكم. فقال بعض الرماة لبعض : ألم تعلموا أنّ رسول الله قال لكم : «احموا ظهورنا، فلا تبرحوا مكانكم، وإن رأيتمونا نقتل، فلا تنصرونا، وإن رأيتمونا غنمنا، فلا تشركونا» فقال الآخر: لم يرد رسول الله هذا، وقد أذلّ الله المشركين وهزمهم، فادخلوا المعسكر، فانتهبوا مع إخوانكم، فلمّا اختلفوا خطبهم أميرهم عبد الله بن أميرهم عبد الله بن الرماة مي الرماة مراً، فعصوا، فانطلقوا فلم يبق من الرماة مع أميرهم عبد الله بن المنعين المسلمين.

الهزيمة بعد الإنتصار:

قد كمان الإنتصار حليف المسلمين في الغزوة، ولكن لمّا خالف الرماة أمر رسول الله، وأخلوا مكانهم ، رأى العدو أنّ جبل العينين قد أضحى خالياً من الرماة والمدافعين، وكان جبل العينين يقع على ضفّتين يتخللهما معبر، وينتهي مداه إلى المعسكر، وقد أمر رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بوقوف الرماة على الضفتين حتّى يمنعوا من دخول العدو من هذا المعبر على ساحة القتال، والحيلولة دون هجومه عليهم من خلفهم، ولمّا خالف الرماة باخلائهما، رأى العدو أنّ الفرصة مساعدة لمباغتة المسلمين، فأدار خالدبن الوليد ومن معه من وراء المسلمين<sup>(1)</sup>

(١)و لعله نجح لذلك بإدارتهم على ظهر جبل أحد حتّى دخل المعسكر من هذا المعبر.

النداء بنعي النّبي :

والذي زاد في الطّين بلّة وأعان على تمزّق الصفوف، وتفرّق المسلمين عن ساحة الحرب، ولجوئهم إلى مخابئ الجبل وثناياه، سماعهم خبراً مكذوباً يهتف بموت النّبي، إذ نادى أحد المشركين أنّ محمّداً قد قتل، فعند ذلك سقط ما في أيدي المسلمين، وتفرّقوا في كل وجه، وصعدوا الجبل، والتجاءوا إلى المخابئ، فلم يبق إلّا الأقل القليل من أصحابه.

هذه هي الحالة التي صار إليها المسلمون . وأمّا المشركون ، فقـد امتلأوا فرحاً وطرباً ، واستنهضت هممهـم كل يريد أن يشفي غليله بالمساعـدة على الإجهاز على النبيّ(صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

و في هذه المرحلـة الرهيبة كيف يتصوّر حال النبيّ؟ فهو بيـن تجرّع مرارة جلاء أصحابه مـن ساحة القتال، وبين مضض هجـوم عدوّه بشراسة وحماسة تجـاه موقعه وموضعه الّذي ربض فيه.

فلم يصمد معه في ساحة المعركة إلاّ شرذمة قليلة، وعلى رأسهم ابن عمّه علي ابن أبي طالب، وأبو دجانة سمّاك بن خرشة، وكلّما حملت طائفة على رسول الله استقبلهم علي(عليه السلام)، فدفعهم عنه حتّى تقطّع سيفه، فـدفع إليه رسول الله سيفه ذا الفقار، وانحاز رسول الله إلى ناحية جبـل أحد، فصار القتال من وجه واحد، فلم يزل علي يقـاتلهم حتّى أصابه في رأسـه ووجهه ويديه سبعون جراحـاً. كان علي

50.

بالمسلمين من محنـة وبلاء، وتفرّق وتشتّت، وهبوط معنويّاتهـم، وخوار عزائمهم، فاستمع إلى هذا النص الّذي يرويه لنا ابن هشام حيث يقول :

انتهى أنس بن النضر، عم أنس بن مالك، إلى عمر بن الخطاب وطلحة بن عبيدالله، في رجال من المهاجرين والأنصار، وقد ألقوا ما بأيديهم، فقال: ما يجلسكم؟ قالوا: قتل رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) . قال: فماذا تصنعون بالحياة بعده؟ قوموا فموتوا على مامات عليه رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، ثم استقبل القوم، فقاتل حتّى قتل، وبه سمّي أنس بن مالك<sup>(۱)</sup>.

قد كـان يوم أحـد يوم بـلاء ومحنة وتمحيـص . أكرم الله تعـالى فيـه من أكـرم بالشّهادة، ومحص فيه مـن لـم يكن له ثبات عزم، وقوّة شكيمة في الـدّفاع عن حريم الإسلام .

ولأجل فىرار المسلمين، وجلائهم ساحة المعركة رشق العدو بالحجارةوجه النّبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فاثقلوه جراحاً، فشجّوا وجهه، وكسروا رباعيته، ولولا أنّ هنالك رجالاًمخلصين لنجدته، لقضي الأمر، ولكنّه سبحانه كتب على نفسه نصر المؤمنين، وإعزاز الرّسول، وتمكين دعوته.

إنّ النّبي(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) مشى وحوله لفيف من أصحـابه إلى فم الشعب، فلما استقرّ به الحال جاء علي بماء غسّل عن وجه النبيّ الدم، وصبّ على رأسه وكان النبيّ يقـول : اشتدّ غضب الله على من أدمى وجه نبيّه، ونـزع أبو عبيدة بن الجرّاح حلقتي المغفر مـن وجه الرّسول، فسقطت ثنيّتاه . ولمّـا وقف المسلمون على أمر النبيّ، وعلموا موضعه تقاطروا عليه تترى من كل جانب، والتفّوا حوله .

وأمّا قـزيش فطـارت بنصرها سـروراً، وحسبت نفسها أنّهـا انتقمت لبـدر أشدّ الإنتقـام، حتّى بعـد ما وقفـوا علـى أنّ النبيّ حـي لـم يقتل، وحينمـا أراد أبوسفيـان الإنصراف أشرف على الجبل ثم صرخ بأعلى صوته فقال : إنّ الحرب سجال يوم بيوم

(١)السيرة النبويّة لابن هشام ج١ ص٨٣.

أعل هبـل-أي أظهـر دينكـفأمـر رسول الله أصحـابه أن يقـولوا : الله أعلـي وأجلّ لاسواه، قتلانا في الجنّة، وقتلاكم في النار .

وقال أبوسفيان : «إنَّ لنا العزَّى ولا عزَّى لكم» .

فأمر رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يجيب أصحابه ويقـولوا : «الله مولانا ولا مولى لكم» .

ثُمَّ رجعت قريش إلى أثقالهم، وركّبوا الأثقال، فتركوا ساحة المعركة. فخرج المسلمون يتبعون قتلاهم، فلم يجدوا قتيلاً إلاّ مُثّل به ، إلاّ حنظلة كان أبوه مع المشركين فترك له، و وجدوا حمزة بن عبد المطّلب عم النبيّ قد بقر بطنه ، وحمل كبده، احتملها وحشي، وهو قتله، يذهب بكبده إلى هند بنت عتبة في نذر نذرته حين قتل أباهايوم بدر. وأقبل المسلمون على قتلاهم يدفنونهم ثُمَّ رجعوا إلى المدينة. فلمّا دخل النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى أزقّتها إذا النوح والبكاء في الدور. فقال : ما هذا؟ قالوا : هذه نساء الأنصار يبكين على قتلاهم . وقال رسول الدور. فقال : ما هذا؟ قالوا : هذه نساء الأنصار يبكين على قتلاهن . وقال رسول الدور. فقال : ما هذا؟ قالوا : هذه نساء الأنصار يبكين على قتلاهن . وقال رسول الدور. فقال : ما هذا؟ قالوا : هذه نساء الأنصار يبكين على قتلاهن . وعبد الله بن مع دلك سعد بن معاذ، وسعد بن عبادة، ومعاذ بن جبل، وعبد الله بن رواحة، فمشوا في دورهم، فجمعوا كل نائحةو باكية كانت بالمدينة للبكاء على حمزة.

و عند ذلك بدت شماتة اليهود و قالوا : لو كان نبيّاً ما ظهروا عليه، ولا أُصيب منه ما أُصيب. وقال المنافقون للمسلمين : لو كنتم أطعتمونا ما أصاب الذي أصابوا

جديد، فخاف لقاءهم، و بلغ النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حمراء الأسد<sup>(1)</sup> فأقام بها ثلاثة أيّام. فكان أبو سفيان و أصحابه بالروحاء، فمرّ به معبد الخزاعي، وكان قد مرّ بالنبيّ و من معه، فسأل عن شأنهم، فقال: إنّ محمداً قدخرج في أصحابه يطلبكم في جمع لم أر مثله قط يتحرّقون عليكم تحرّقاً، قد اجتمع معه من كان تخلّف عنه في يومكم، وندموا على ما صنعوا، فيهم من الحنق شيء لم أر مثله . فلمّا سمع أبو سفيان مقالة معبد، خاف على نفسه و أصحابه، فشخر به على الرجوع قول صفوان بن أميّة حيث قال : إنّ محمداً و أصحابه قد وقد خشينا أن يكون لهم قتال غير الذي كان، فارجعوا، فرجعوا إلى مكّة .

و قد قتـل من المسلميـن في سـاحة أُحـد تسعة و أربعـون رجلًا، و قتـل من المشركين ستّة عشر رجلًا<sup>ن</sup>.

هذه إطلالة سريعة على غزوة أحد تعرّضنا لذكرها لتكون معيناًعلى فهم ما ورد حول هـذه الغزوة من آيات الـذكر الحكيم، فانّ مـا ورد في المغازي و السّيرة بمثـابة القـرائن التي يستعـان بها علـى رفـع اجمال الآيـات و مـا أُبهم معنـاه منها . و إليـك إستعراض ما ورد في الذكر الحكيم مع الاشارة إلى ما يستفاد منها من عبر و عظات :

۱ - حنكة النبيّ العسكريّة :

قد أوضحت الخاتمة التير آل اليها مصيد المسلمينية مقيما أن مبدان ترالياته

و لكنّ يالـلأسف إنّ الـرماة خـالفوا الـرّسول وعصـوه، فبقيت ثلّـة منهم فـي موقفهم، ونزل كثير منهم من الجبل للنّهب وجمع الثروة، حتّى جاء خالد بن الوليد، فقتل من بقي منهم، ثّم دخل ساحة المعـركة من دون مقاومة تذكـر، فأعمل السيف فيهم.

وهذا إن دَلَّ على شيء فإنَّما يدلّ على حنكة النبيّ العسكريّة أوّلًا، وعلى وجود حالة عدم الرضوخ التامّ بين أصحابه لأوامره ثانياً، حيث أوّلوا أمره(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بتـأويلات لغايـة اشباع نهم شهواتهـم بجمع المال، وإلـى ذلك يشير قـوله سبحانه :

﴿وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعْدَهُ اِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِاِذْنِهِ حَتَّى اِذَا فَشِنْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُمْ مَا تُحِبُّونَ مِنْكُمٌ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَن يُرِيدُ الآ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ وَلَقَدْ عَفَما عَنْكُمْ مَنْ يَرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَن يُرِيدُ الآ المُؤْمِنِينَ (آل عمران/ ١٥٢).

و إليك تحليل ما تضمّنته هذه الآية :

أ-قوله سبحانه : ﴿وَلَقَدْ صَـدَقَكُمُ اللَّهُ وَعُـدَهُ اِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِـاِذْنِهِ﴾يدل على أنّه سبحانه وعدهم بالنصر، ولعلّ النصر هو ما ورد في قوله سبحانه :

﴿بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلافٍ مِنَ المَلَائِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٢٥).

TOE

ب ـ قـوله سبحـانه : ﴿ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَـازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْـدِ مَا اَرَاكُـم مَا تُحِبُّونَ مِنكُم مَـن يُرِيدُ الـدُّنْيَا ... ﴾ يـدلّ علىٰ أنّه طرأ الفشل عليهـم، وتنازعوا في أمر البقـاء والمغادرة، وعصوا أمر الرّسول، وكان منهم مـن يطمح في نيل حطام الدّنيا، ومنهم من آثر الآخرة وطاعة الرّسول على نيل شهوات الدّنيا .

ج ـ ولكنّ رحمته الـواسعة شملتكم، فكفّكم عن المشركيـن بعد ظهور الفشل والتّنازع والمعصية، وعفى عن عصيانكم كما يدلّ عليه قوله : فَنُمَّ صَرِفَكُمْ عَنْهُم لِيَبْتَلِيَكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ﴾

د ليبتليكم : أي كان هذا الخلاف مَحَكًا قَويّاً لتمييز الطالب للدّنيا عن طالب الآخرة، بل لتمييز المؤمن عن المنافق، والمؤمن الراسخ في إيمانه الثّابت على عزيمته، من المتلوّن السريع الزوال، ومع ذلك فإنّ الله سبحانه عفا عنهم بفضله كما قال :

﴿ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ ﴾

٢- تصدّع جيش المسلمين و انحلال زمامه :

لقد مَرَّبك أنَّ خالد بن الوليد باغت المسلمين من ورائهم، وقد وضعوا سيوفهم على الأرض، والتهوا بجمع الغنائم، فعندما رأوا سيوف العدو على رؤوسهم، وبريق أسنَّة رماحهم،أصابهم الـذهول، و تفرّقوا في كلَّ حدب وصوب، فتركوا ما كان بأيديهم، وصعدوا الجبل من دون أن يلتفتوا ورائهم إلى النبيّ والمؤمنين، وأنّهم تركوه أثناء المعركة الطاحنة، مع أنَّ النبيّ كان يدعوهم بقوله : إليّ عباد الله، إليّ عباد الله، إليّ عباد الله، وهم لا يلتفتون، فعند ذلك ملأت قلوبهم الهموم بعضها أشـدٌ من بعض، هم الإنتكاسة غير المرتقبة، ثمّ هم فقد الأحبّة والأعزّة، ثم تعالى صوت الناعي بقتل النبيّ الأكرم، وإلى ذلك يشير قوله سبحانه :

بِغَـــمٌ لِكَبْــلاَ تَحْرَنُــوا عَلَــى مَــافَـاتَكُــمْ وَلاَ مَــا اَصَــابَكُــمْ وَاللَّـهُ خَبِيـرٌ بِمَــا تَعْمَلُونَ﴾(آل عمران/ ١٥٣) و إليك تحليل ما تضمّنته الآية :

في قوله سبحانه : ﴿إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلْوُونَ عَلَىٰ اَحَدٍ ﴾ تلويح بفرارهم عن ساحة الحرب كما أنّ قوله : ﴿والرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي اُخْرَاكُمْ ﴾ إشارَة إلى النداءات الّتي تعالت من فم النبيّ في تلك الأثناء ، تدعوهم للصمود والثّبات في المعركة :

وقوله : ﴿فَاَثَابَكُمْ غَمّاً بِغَمٌ ﴾ إشارة إلى تراكم الغموم والهموم والآلام على قلوب المسلمين، وقوله : ﴿لِكَيْلاً تَحْزَنُوا عَلَى مَافَاتَكُمْ وَلاَ مَا اَصَابَكُمْ ﴾ اشعار بأنّ الغموم بلغت حداً نسوا معه مافاتهم من الغنائم .

٣-على أعتاب الردة

لم تكن زلَّة القوم منحصرة بالفرار و اخلاء ساحة المعركة، وترك النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بين يدي المشركين، ومخالفة الرماة أوامره، بل بلغ أمرهم إلى أبعد من ذلك غوراً، حيث طرأ علىٰ قلوبهم ظنون أهل الجاهليّة، فظنّوا من الظنون التي لا يليق بتصوّرها إلا أهل الجاهلية، حيث انتابتهم حالة من الشكّ، وإلى ذلك ونحوه يشير قوله سبحانه : ﴿ ثُمَّ ٱنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الغَمِّ أَمَنَةً نُعَاساً يَغْشَىٰ طَائِفَة مِنْكُمْ وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَّنْهُمْ ٱنْفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَالحَقِّ ظَنَّ الجَاهِليَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ

لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هُهُنَا قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ القَتْل إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِبَبْنَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِ كُمْ وَلِبُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ (آل عمران/ ١٥۴).

ولأجل الوقموف على المزيد ممّا تضمّنته الآية الشريفة السابقة نتناول التعرّض لها جملة بعد جملة.

النِّعاس ما يسبق النوم من فتور واسترخاء، وربَّما يسمِّي بالنُّوم الخفيف، وقد نزل النّعاس، وغشيٰ طائفة من القوم ولم يعمّ الجميع بقرينة قوله : ﴿ يَغْشَى طَائِفَةً مِنْكُمُ ﴾، وكان هـذا النّعاس بمثابة الرحمة بعد الغمّ الـذي اعتراهـم، فأزال عنهم الخوف بغلبة النوم ليستردّوا ما فقدوا من القوّة، وما عرض لهم من الارهاق والتّعب والضعف .

وكلمة (نُعَاساً) يدلّ من قوله (أمَنَةً) للملازمة بين الأمنة والنوم، وقد قيل: الأمن منوم والخوف مسهّر، وأمّا من هؤلاء الَّذين غشيهم النَّعاس دون غيرهم؟ فيحتمل أن يكونوا هم الذين رجعوا إلى رسول الله بعد الانهزام والانكسار لمّا اندموا وتحسّروا، فهؤلاء بعض القوم، وهم النادمون على ما فعلوا، الراجعون إلى النبيّ، المحتفُّون به، وكان ذلك حينما وصل النبيّ(صلّي الله عليه و آله و سلّم) إلى فم الشعب، ووقفت تلك الطائفة على أنَّ النبيِّ لازال على قيد الحياة لم يقتل، فرجعوا إليه يتقاطرون تترى .

٢\_ ﴿ وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنْفُسُهُمْ ﴾ وهذه طائفة أخرى من المؤمنيين لا من المنافقين، فإنَّهم فارقوا النبيِّ(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) ومن معه في أثناء الطريق وانخذلوا، ولهم شأن آخر سينبّئ الله سبحانه بهم بعد ذلك، وهـذه الطائفة الثـانية الموصوفة بـ ﴿ أَهَمَّتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ ﴾ لم يكرمهم الله بما أكرم به الطائفة الأولىٰ من العفو، وإثابة الغمّ ثمّ الأمنة والنّعاس، بل وكّلهـم إلى أنفسهم، ونسوا كلّ شيء، ولم يهتمّوا إلا بأنفسهم .

وهذه الطائفة قـد استولى عليهم الخوف، وذهلوا عن كلَّ شميء سواهم، ولمَّا لم يكن الوثوق بالله ووعده رسوله وصل إلى قرارة أنفسهم، لأنَّهم كانوا مكذَّبين للرسول في قلوبهم لا جرم عظم الخوف لديهم، وحقَّ عليهم ما وصفهم الله به : أ ـ ﴿ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الحَقِّ ظَنَّ الجَاهِلِيَّةِ ﴾ فكانوا يبطنون في قرارة أنفسهم : «لوكان محمد نبيّاً حقّاً ما سلّط الله عليه الكفّار» وهذه مقالة لا يتفوّه بها إلّا من دان بالكفر.

70V

ب ـ ﴿يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الأَمْرِ مِنْ شَيْءَ﴾ والظّاهر أنّ المراد من الأمر هو الظّفر والنّصر في كلا المورديـن، والمقصود من الضّمير في ﴿لَنَا﴾ هؤلاء بما أنّهـم يشكّلون جزءاً من المسلمين وإن لم يكونوا منهم حقيقة، والمعنى :

يقـول بعضهم لبعـض على سبيـل الإنكار والإستهجـان : «هَلْ لَنَـا مِنَ النَّصْـرِ وَالفَتْحِ والظّفر نصيب»؟! يعنون أنّـه ليس للمسلمين(لنـا) من ذلـك شيء، وإنّ الله سبحانه لا ينصر محمّداً(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وبما أنّ النّصر وكون الدّين حقّاً كانا متلازمين عندهم، فاستنتجوا أنّ الدعوة المحمّديّة ليست حقّاً.

ثمّ إنّه سبحانه أجابهم في معرض تناول ذكرهم بقوله : (إِنَّ الأَمْرَ كُلَّةُ لِلَّهِ) أي كلّ الأمور بيـده سبحانه حتّى النّصر والهـزيمة، وإليه دعى محمّـد(صلّى الله عليه و آله و سلّـم) ، وهو معتقد المسلمين ، ولكـن بمقتضى حكمته وسننه الّتي وضعها لتسيير شؤون الخلـق ، وربط فيها الأسباب بـالمسبّبات، فهو وإن وعد رسله بقوله :

ولكنّ تحقّق هذا الوعد مرهون بتوفّر الأسبـاب الكفيلة بالنصر، فإنّه سبحانه هو الذي وضع سنّة الأسباب والمسبّبات، فما كان سببه أقوى كان وقوعه أرجح سواء في

ذلك الحقّ والباطل والخير والشر والهداية والضلالة والعدل والظلم، ولا فرق فيه بين المؤمن والكافر، والمحبـوب والمبغوض، ومحمد وأبـي سفيان، ولأجل ذلـك كلَّما توافقت الأسباب العاديّة على تقدّم هذا الدين وظهور المؤمنين كان النصر حليفهم، وحيث لم تتوافق الأسباب كتحقّق نفاق أو معصية لأمر النبيّ أو فشل أو جزع كانت الغلبة والظهمور للمشركين على المؤمنين، وكمذلك الحال في أمر سائر الأنبياء مع النَّاس . وإنَّكم أيُّها المنضوون تحت لواء المسلمين قد عصيتم أمر الرسول،

ولم تـأتمروا بـأمره، فـأخليتم مـواقعكم عـاصين لأمـره وآثرتـم حطام الـدّنيا والأدنـي الخسيس، ومع ذلك تتـرقّبون النصر لكم والهزيمة للعدو! فكيف يقتطف الثمرة من لم يغرس شجرتها أو غرسها ولم يقم بأمرها؟

ثمّ إنّه سبحانه بعد هذه الإجرابة يأخرذ بتبيين مراكان يخامرهم من الأفكار الفاسدة .

ج - ﴿ يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَـوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُ تَتِلْنَا هَـنُهُنَا﴾ .

الظّاهر أَنَّ قولهم : ﴿يَقُولُونَ لَوْ كَانَ ... ﴾ تفسير للموصول في ﴿مَا لاَ يُبْدُونَ﴾ والفرق بين ما كانوا يظهرونه وما يضمرونـه واضح، فقد كانوا يتظاهرون بالاستفسار في قولهم : «هل لنا من الأمر شيء» لغايـة التشكيك، وهي وإن كانت فكرة خاطئة ولكن لمّا غلّفت بطابع الاستفسار لم تكن ذات بأس شديد.

ولكنّهم كانوا يخفون قولهم : ﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هُهُنَا ﴾ يريدون بذلك الاستدلال على بطلان الدعوة المحمّدية بحجّة الانكسار لأنّ النبيّ الأكرم كان يقول : الأمر بيد الله وأنا رسوله ، فلو كان ما يدّعيه حقّاً بأنّ الأمر كان بيد الله لا بيد الآلهة والأرباب المعبودة بين الناس وكان محمّد من جانبه لعمّنا النصر ، ولكنّه النهاية كانت على العكس من ذلك ، فكيف يمكن أن يكون الأمر بيد الله غير مقسّم على الآلهة والأرباب المدبرة للأمور بزعمهم .

ولأجمل ان تلك الفكرة كمانمت فكرة أهمل الشرك والوثنية سمماهما سبحانيه ﴿ظُنَّ الْجَاهِلِيَّة ﴾ .

ولكنَّهم تناسوا مـاجرت عليه سنَّته الحكيمة، فإنَّ الأمر بيـد ا لله ولكنَّها تجري وفق الأسباب والمسبّبات، فمن لم يأخذ بأسباب النصر لم يكن حليفه.

ثمّ إنَّه سبحانه أجاب عن تلك الفكرة بوجوه ثلاثة :

الأوّل: ﴿قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ القَتْلُ اِلَى مَضَاجِعِهِمْ﴾ فالآجال محدودة والأعمار موقّتة بوقت لا تتعدّاه، فإن قتل من قتـل منكم في المعركة ليس دليلاً على عـدم كون الأمر بيد الله أو أنّ الدعوة المحمّديّة ليست على حق، بل لأجل القضاء الإلهي الذي لا مناص من الوقوع في نفوذه و امضائه، فقد كان في قضائه اضطجاع هؤلاء في هـذه المضاجع، فلو لـم تكونوا خرجتم إلى القتـال لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم، فلا مفرّ من الأجل المسمّى الذي إذاحان لا يتقدّم ساعة ولا يتأخر.

الثاني و الثالث : ﴿وَ لِيَبْتَلِيَ اللهُ مَا فِي صُدُورِ كُمْ وَ لِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ أي وقع ما وقع في غزوة أحد لظهور ما انطوت عليه سريرة كلّ نفس حتّى يتميّز المؤمن من المنافق و المجاهد من المتقاعد، و قدجرت سنّة الله على عموم الابتلاء و التمحيص وهي حاكمة على جميع الأمم لغاية التمحيص .

نعم ليست الغاية من ابتلائه سبحانه لعباده هو التعرّف لما يكمن في ضمائرهم فإنّـه سبحانه عليـم بالسرائر مطّلـع على الضمـائر لايعزب عنه مثقـال ذرّة في الأرض ولافي السماء، بل الغـاية هي الإبتلاء و التمحيص و وصول كلّ ما بـالقوّة إلى الفعل من الكفر و الإيمان، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿وَ اللهُ عَلَيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ .

و حصيلة البحث : انَّ هـذه الآية تشير إلى فـريقين من المسلمين و المـؤمنين الملتفّين حول الرسول المتنكّبين عَن المنافقين .

(ثانيهما): طائفة شغلتهم أنفسهم لايتجاوز تفكيرهم نطاق ذاتهم من دون أن يتوجّهوا قيد طرفة صوبَ قائدهم و نبيّهم، و قد اعترتهم هواجس الجاهليّة الأولى، فتارة يتفوّهون بها علانية بنحو من الشك و الترديد و الاستفسار بقولهم : ﴿ هَلْ لَنَا مِنَ الأمرِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ و أُخرى بصورة الجزم و القطع و اليقين بنحو الاخفاء و الاسرار

37.

بِفُولِهِم : ﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمَّرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هِ لَهُنَا﴾ .

و الله سبحانه يجيب عليها :

١ ـ بأنّ أمر النصر بيد الله كما أخبر به النبق(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ولكنَّه مرهون بعوامل و أسباب غيبيَّة و أخرى اكتسابيَّة خاصَّة، و أنتم أيُّها المعترضون قد فوّتم تحصيل تلك الأسباب و العوامل، فلايحق لكم الاعتراض بعد تقسيركم.

٢ \_ بأنَّ لكل نفس أجلاً محدّداً لايتقدّم عليه و لايتأخر.

٣\_إنَّ في هذه النكسة الفادحة تمحيص لما في الصدور و القلوب فقد تميّز به المؤمن المثابر من المتظاهر بالإيمان، و بذلك يعلم أنَّ القـول بأنَّ الصحبة كافية في تحقيق إتّصاف الرجــل بالعدالة و النزاهة و الإستقامة شــىء لاحقيقة له و لاأساس وقد تحقّق لديك بفضل هذه الآيات أنَّ أصحاب النبيُّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إنقسموا إلى طوائف : فمن منافق نكص على عقبيه في أثناء الطريـق و لم يشترك في القتال و تذرّع بقولهم : ﴿ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالًا لَاتَّبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُم للإيمان (آل عمران / ١٩٧).

و من مؤمن كابر أمر الرسول و خرج عن طاعته و أخلى ساحة القتال و لكنَّه لم تنتاب و تعتريه شبهات و ظنون أهل الجاهليّة، فتاب و رجع إلى النبيّ بعد جلاء المعركة و هم من مصاديق قوله سبحانه : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوْا إِذَا مَسَّهُمُ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾ (الأعراف/ ٢٠١).

و من متظاهر بالإيمان لم يتمكّن الإيمان من قلبه حقّ التمكّن، فلمّا حاق به البلاءو رأى الانتكاسة المروّعة الرهيبة، ارتدّ القهقري و صار يتفوّه بمقولات أهل الشرك و الجاهلية .

أفبعد هـذا يصحّ لنا القـول بأنّ كلّ صحـابي عادل؟!! و انّ العـدل و الصحبة متلازمان،كلّا و من يذهب إليه فإنّما يجترئ عظيماً .

و الذي يعرب عن أنّ بعضهم قد بلغ به الحال إلى المشارفة على أعتاب الرّدة قوله سبحانه : ﴿وَ مَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَـدْ خَلَتْ مِـنْ قَبْلِهِ الـرُّسُلُ أَفَئِـنْ مَاتَ أَوْ قُتِـلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَ مَنْ يَنْقَلِبَ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهَ شَيْئاً ﴾ (آل عمران/ ١٢۴) .

قال أنس بن النضر: في السّاعة التي زاغت فيها الأبصار و البصائر و بلغت القلوب فيها الحناجر، وحين فشا في النّاس أنّ رسول الله قد قتل، و قال بعض ضعفاء المؤمنين ليت لنا رسولاً إلى عبد الله بن أُبي فيأخذ لنا أماناً من أبي سفيان<sup>(1)</sup> و قال ناس من أهل النّفاق : إن كان محمّد قد قتل فالحقوا بدينكم الأوّل. قال أنس : إن كان محمد قد قتل فإنّ ربّ محمّد لم يقتل، و ما تصنعون بالحياة بعد رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)؟ فقاتلوا على ما قاتل عليه و موتوا على ما مات عليه، ثمّ قال : اللّهم إنّي أعتذر إليك ممّا قال هؤلاء، و أبرأً إليك ممّا جاء به هؤلاء، ثمَّ شدّ بسيفه فقاتل حتّى قتل - رضي الله عنه \_، كما مرّر».

فمحصّل معنى الآية على ما فيها من سياق العتاب و التوبيخ : انّ محمّداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليس إلاّ رسولاً من الله مثل سائر الرّسل ليس شأنه إلاّ تبليغ رسالة ربّه لايملك من الأمر شيئاً، و إنّما الأمر لله و الدين دينه باق ببقائه، فما معنى اتّكاء إيمانكم على حياته، حيث يظهر منكم أنّ لو مات أو قتل تركتم القيام بالدين و يحقق الله أعقالك بالتعقيم مناتين النها من

بالدين و رجعتم إلى أعقابكم القهقري و اتّخذتم الغواية بعد الهداية . و هذا السياق أقوى شاهد على أنَّهم ظنَّوا يوم أُحد بعد أن حمى الوطيس انَّ النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد قتل فانسلّوا عند ذلك و تولّوا عن القتال.

(١) مجمع البيان: ج١ ص٥١٣. (٢) لاحظ ص ٣٥١.

### القصاص بالقسط:

إنّ المشركيـن لمّا مثّلوا بقتلـى المسلمين في أحـد و بحمزة بن عبـد المطّلب فشقّوا بطنه، و أخـذت هند بنت عتبة كبده فجعلـت تلوكه، وجدعـوا أنفه و أذنه... قال المسلمون:لئـن أمكننا الله منهم لنمثّلنّ بـالأحياء منهم فضلاً عـن الأموات، و في ذلك نزل قوله سبحانه : ﴿وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَ لَئِـنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ وَاصْبِر وَ مَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللهِ وَ لاَتَحْزَنْ عَلَيْهِـمْ وَ لاَتَكُ فِي ضِيتِ

و روى السيوطي في الدر المنثور عن ابن عبّاس قال : قال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يوم قتل حمزة و مثّل به : لئن ظفرت بقريش لأمثلنّ بسبعين رجلاً منهم، فأنزل الله : ﴿وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ ﴾ الآية، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) : «بل نصبريا ربّ . فصبر و نهى عن المثلة» و الظّاهر أنّ الحكاية الأولى أوثق و ذلك لأنّ النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أجلّ و أعلى شأناً من أن يتمنّى قصاصاً فيه اجحاف و انتقاص بالآخرين .

و روى البيهقي عن محمّد بن كعب القرظي قال : لمّا رأى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حمزة بـالحال التي هو بها حين مثّل به، قـال : لئن ظفرت بقريش لأمثّلنّ بثلاثيـن منهم، فلمّا رأى أصحاب رسـول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما به من الجزع قالـوا : لئن ظفرنا بهم لنمثّلنّ بهم مثلة لم يمثّلها أحـد من العرب بأحد، فأنزل الله عزّ و جلّ : ﴿وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ﴾ إلى آخر السورة فعفا

و الإختلاف بين الحكايتين واضح لكنّ محمّد بن كعب القرظي من بني قريظة الذين تمّت إبادتهم أيام رسول الله في المدينة و لم يبق منهم إلاّ قلّة قليلة، لا يعبأ بنقله، و لعلّ غرضه الازدراء بالنبيّ و ادّعاء عدم قيامه بمقتضى العدل.

> (١) مجمع البيان: ج٣ ص٤٠٥. (٢) دلائل النبوّة، ج٣ ص٢٨۶، و السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص٩٥.

مطاردة العدو:

شمّ إنّه لمّا بلغ رسول الله أنّ العدو بصدد معاودة الكرّة إلى المدينة حتّى يستأصل بقية المسلمين، فأمر رسول الله المؤذّن أن يؤذّن بالخروج إلى مطاردة العدو و أن لا يخرج إلاّ من حضر الأمس في المعركة، و إليه يشير قوله سبحانه: (الَّذِينَ اسْتَجَابُوا للهِ وَ الرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ القَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَ انَّقَوًا أَجُرٌ عَظِيمٌ \* الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إيمَاناً وَ قَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَ نِعْمَ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إيماناً وَ قَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَ نِعْمَ الوَكِيلُ \* فَانْقَلَبُوا بِنعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَ فَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ وَ اتَّبَعُوا رِضُوانَ اللهِ وَ اللهُ مُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إيماناً وَ قَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَ نِعْمَ الوَكِيلُ \* فَانْقَلَبُوا بِنعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَ فَضْلِ لَمْ يَمْسَسْهُمْ وَ اتَبَعُوا رِضُوانَ اللهِ وَ اللهُ فَوَ فَضْلٍ عَظِيمٍ \* إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوَقُ أَوْلِيَاءَهُ

و يستفاد من جملتها :

(أولاً) : إنّ المؤمن إذا انتابته الهزيمة و اعتراه الإنكسار الظاهري لايصل به الأمر إلى فقـد الثقة بالله سبحانـه و تعالى، فلو تمكّـن من معاودة الكرّة لتحقيـق الإنتصار لهبّ مسرعاً و لـم يقعد به القرح و لايكون جليس البيت لأجل ملمّـة ألمّت به، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿اَلَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَهِ...﴾.

(و ثانياً): لو بلغهم تأهّب العدة لكرّ عليهم ثانياً وجاءت النذر يخوّفونهم من بأس العدو و مازادهم إلاّ إيماناً وثقة و انقطاعاً إلى الله و قالوا: ﴿حَسْبُنَا اللهُ وَ نِعْمَ الوَكُيلُ﴾.

(مثلاثاً) الآماجامية بمالنان مبالأنامات إكانته بالافرار الآن

يليق بها من التحليل : قال عزّ و جلّ : ﴿وَ تِلْكَ الأَيْتَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَ لِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ وَ اللهُ لاَيْحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾ . ﴿وَ لِيُمَحِّصَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ يَمْحَقَ الكَافِرِينَ ﴾ . ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجَنَّةَ وَ لَمَّا يَعْلَم اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَ يَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴾ .

وَ لَقَـدٍ كُنتُـم تَمَنَّوْنَ المَـوْتَ مِـن قَبْلِ أَنْ تَلْقَـوْهُ فَقَـد رَأَيْتُمُوهُ وَ أَنْبُـم تَنْظُرُونَ (آل عمران/ ١٤٠\_١٤٣).

﴿مَا كَانَ اللهُ لِيَذَرَ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْنُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَميزَ الْحَبِينَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَ لَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِى مِنْ رُسلِهِ مَن يَشَاءُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَ إِنْ تُؤْمِنُوا وَ تَنَقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ (آل عمران/ ١٧٩).

و يستفاد من هذه الآيات ما يلي :

۱ - الانتصار و الانكسار من سنن الله :

إنّ من سنن الله تعالى الطبيعية في الأمم انّه لم يكتب على جبين أمّة السيادة والإنتصار في جميع الأزمنية والأمكنة، وكذلك شأن الهزيمة. فهي تعييش بين هذين

مقبلة ومدبرة تارة أخرى كما يشير إليه قوله سبحانه : ﴿ وَتِلْكَ الآيَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ... ﴾

۲\_التمحيص بالمحنة و البلاء :
إذا كتب النصر على جبين أمّة على ممرّ الأعصار والدهور لم يتميّز المؤمن عن
المنافق والصابر المجاهد عن المتهاون المتقاعد، وقد كان المسلمون قبل لقاء العدق

يتمنّون الموت ولكنّهم فشلوا في الإمتحان عند اللّقاء كما يشير إليه قوله : ﴿وَلَقَدْ كُنْتُمْ تَمَنَّوْنَ المَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ ... ﴾ وقد طبّقت غزوة أحد ذلك المقياس وقد عرفت ما آل إليه جيش المسلمين حيث انقسموا إلى ثلاث طوائف أو أكثر، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا ... ﴾ وقوله سبحانه : ﴿وَلِيُمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَمْحَقَ الكَافِرِينَ ﴾ وقال أيضاً : ﴿مَا كَانَ اللَّهُ لِبَذَرَ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الخَبِيثَ مِنَ الطَّبِينَ ... ﴾ .

# ٣- خُلّص الغزاة شهداء على الأعمال:

وقد بلـغ إخلاص بعض الغـزاة إلى حدّ جعلهـم يتسنّمون درجة الشهـادة على الأعمال وهي درجة رفيعة تحتاج إلى بصيرة مثاليّةو كماليّة في القلب حتّى يشهد على سائر إخوانه بخيـر أو شرّ كما يشير إليه قولـه سبحانه : ﴿وَيَتّخِذْ مِنْكُمْ شُهَداء﴾ ومع ذلك فـربّما يحتمل أن يراد مـن الشهداء في الآية هـو الشهيد في المعركـة والمضحّي بنفسه في سبيل إعلاء كلمة الحق .

۴\_ الجنة رهن الجهاد والصمود:

# ٥-استنهاض الهمم والعزائم :

لا شكّ إنّ الهزيمة والانكسار في الحرب من أعظم عوامـل تثبيط العزائم كما أنّ الإنتصار من أقوى عوامل النهوض بها وتتويجها بتاج الاستبسال والبطولة .

وبما أنَّ الهزيمة كانت قد لحقت بالمسلمين في خاتمة المعركة فقد كان لها بطبيعة الحال آثار سيِّت مروّعة خصوصاً عند ظهور الأعداء عليهم فهم قد انبروا يحيكون حولها من الأراجيف، قال علي (عليه السلام) : «إذا أقبلت الدنيا على أحد أعارته محاسن غيره، وإذا أدبرت عنه سلبته محاسن نفسه»<sup>(۱)</sup> فعاد الذكر الحكيم يعالج هذا الداء المزمن الذي استشرى في نفوس المسلمين وتمكن في قلوبهم وذلك بإعلامهم سأنَّ الموت من سنن الله سبحانه الحتميّة وأنّ لكلّ نفس كتاباً موْجلاً لايتخلّف ولا يحيد عنه أبداً، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْس أَنْ تَمُوتَ إلاً وِإِذْنِ اللَّهِ كِتَاباً مُؤَجَّلاً وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ نُوَابَ الآخرة مِنْهَا وَسَنَجْزِى الشَّاكِرِينَ ﴾ (آل عمران/ 140).

۶- الاعتبار بالأمم الماضية :

إنّه سبحانه من أجـل رفع معنويّـات المسلمين واستنهـاض هممهم يذكّرهم بالأمـم الماضية وكيف انّ فئتهـم القليلة كانـت تغلب الفئات الكثيرة وتجعـل الصبر

### ٧\_إخماد ثائرة الفتنة :

ولمّا رجع المسلمون إلى المدينة بعد أن أصابهم ما أصابهم فوجئوا بشماتة المتقاعدين والمنافقين حيث خاطبوهم بقولهم : لو كنتم معنا لما قتلتم، وذلك ما يحكيه عنهم سبحانه بقوله : ﴿الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَمَوْ اَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرَءُوا عَنْ اَنْفُسِكُمُ المَوْتَ اِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾(آل عمران/ ١۶٨).

وقد ورد ذلك المضمون في موضع آخر من السورة في قوله سبحانه : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ اِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرْضِ اَوْ كَانُوا غُرَّى لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (آل عمران/ ١٥٢) .

فهو سبحانه يجيب عن هذه الشبهة بأمور:

أ ـ ما أشار إليه في قوله : ﴿ قُلْ فَادَرُ مُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ اِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ وحاصله أنّ قولكم لا أطاعونا ما قتلوا» يعرب عن أنّ القائل يعتقد بأنّ الموت والحياة بيد الانسان ولـو صحّ ذلك فليدفع الموت عن نفسه، مع أنّه سنّة الله الحتميّة فـي جميع الكائنات .

ب ـ بأنّ موت الإنسان فـي ساحة القتال مع الشرك ليس موتـاً حقيقياً و إنّما هو في حقيقة الأمر ارتحال من دار إلى دار ومن حياة مادّيـة إلى حياة مثالية وأبدية سرمدية و في خاتمة المطاف في حنات النعيم وانّ الشهداء أحياء عند، تهم بـزقون و يستبشرون

روحية، ومن آثارها الجسميّة هو الرزق، ومن آثارها النفسية الاستبشار، فمن زعم أنّ المراد من حياة الشهداء هو خلودهم في صفحة تاريخ أمجاد الشعوب فقد فسّر القرآن تفسيراً مادّياً أعاذنا الله تعالى منه ولذلك قال النبيّ(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في جوابه لأبي سفيان ـ عندما قال : «إنّ الحرب سجال يوم بيوم» ـ :

«قتلانا في الجنّة وقتلاكم في النار» .

وقال الإمام الحسين حينما أمر أصحابه بالصبر:

«صبراً بني الكرام فما الموت إلاّ قنطرة تعبر بكم عن البؤس والضرّاء إلى الجنان الواسعة والنعيم الدائمة فأيّكم يكره أن ينتقل من سجن إلى قصر وما هو لأعدائكم إلاّ كمن ينتقل من قصر إلى سجن وعـذاب، وإنّ أبي حدّثني عـن رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : إنّ الدنيا سجن المؤمن وجنّة الكافر، والموت جسر هؤلاء إلى جنانهم،وجسر هؤلاء إلى جحيمهم،ما كذبت ولا كذّبت»().

فما جاء في كلامه(عليه السلام) صريح في كون الحياة حياة حقيقية .

وهذه الآيات بجملتها قد تناولت غزوة أحد بجوانبها المختلفة وهناك آيات أخرى أيضاً وردت بالتنديد بالمتقاعدين وباستنهاض هممهم مثل قوله سبحانه : ﴿وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَاَنْتُمُ الْأَطَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ \* إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ القَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الآيَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَخَذِ مِنكُمْ شُهَدَاءَ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٣٩ و ١٢٠ و. ١٢٠).

(١) بلاغة الحسين ص ٤٧ .

## ٣\_غزوة الخندق

أجلى النبي الأكرم قبيلتي "بني قينقاع " و "بني النضير" من المدينة المنوّرة إلى شمال شبه الجزيرة العربيّة فنزلت عـدّة منهم قلاع خيبر ورحلت عدّة أخرى منهم إلى الشام ولبثتا تتحيّنان الفرص لإدراك ثأرهما من النبيّ وأصحابه والإنقضاض عليهم في عقر دارهم ، و قد كـان اليهود أبصر خصوم المسلمين وأشدّهم حنكة وسياسة ، فهم كانوا دعاة التوحيد في شبه الجزيرة العربية ، وكانوا ينافسون المسيحيين في سلطانهم حيث كـانوا دعـاة التثليث ، وفي خضمّ هـذه الظروف فـوجئوا ببـزوغ نجم شخصيّة محمد(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وكتابه الجديـد حيث يدعوا إلى التوحيد بعبارات قويّة جذّابة و بمبادئ خلابة تأخذ بمجامع القلوب وتستقطب الأفكار .

ولأجل ذلك اجتمعت كلمتهم على تـأليب العرب و إثـارة حفـائظهم ضـد محمد(صلّـى الله عليه و آله و سلّم) فـأرسلوا رسلهم إلى قـريش منهم سلاّم بـن أبي الحقيق، وحيي بن أخطب، وكنانة بن أبي الحقيق من بني النضير، ونفراً من بني وائل حتى قـدموا قـريشاً فـدعوهـم إلى حـرب رسول الله وقـالوا : إنّـا سنكون معكـم حتى

51.

وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَوْلاء أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً \* أُولِئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ وَمَنْ يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِيراً ... ﴾ (النساء/ ٥١-٥٢) (١).

فلمًا قـالوا ذلـك لقريـش طاروا فـرحاً وامتـلأوا سروراً ونشطـوا لإنجاح وتلبيـة ما دعوهم إليه من حرب رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

ولمّا تمكّنوا من أخذ الميثاق منهم على الحركة صوب المدينة في وقت مُخصّص ارتحلوا من مكّة إلى شمال الجزيرة فجاءوا إلى غطفان من قيس بن غيلان ومن بني مرّة، ومن بني فزارة، ومن أشجع، ومن سليم، ومن بني سعد، ومن أسد التي هي بمجموعها تشكّل بطون غطفان، وما زالوا بهم يحرّضونهم ويستحقّونهم ويذكرون لهم متابعة قريش إيّاهم على حرب محمد(صلّي الله عليه و آله و سلّم) فاجتمع أمرهم على نصرتهم ووعـدهم يهـود خيبر على أن يـدفعوا إليهم محاصيل نخيلهم طيلة عام واحد ازاء نصرتهم لهم ومعاضدتهم إيّاهم<sup>(1)</sup>.

حفر الخندق واحداثه حول المدينة (٣):

ولمّا بلغ رسول الله اتّفاق كلمتهم على حربه واجتماع قبائلهم على غزوه، أخذ يخطّط لكيفيّة الدفاع وصدّ هجوم القبائل عليه في عقر داره . إذ فرق كبير بين غزوتي بدر وأُحد وغزوة الخندق، فإنّ المحاربين في هـذه الغزوة المترقبة أشد شراسة وعدداً وعدّة من سلفهم، ومن أجل ذلك فإنّ الصمود في وجههم يحتاج إلى حنكة عسكرية

(١) و قد أشبعنا الكلام في توضيح الآية في الفصل المخصّص بأهل الكتاب فراجع .
 (٢) المغازي للواقدي ج٢ ص٢٢۶ .
 (٣) عسكر رسول الله (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) يـوم الثلاثاء لثمان مضت من ذي القعـدة فحاصروه خمس عشرة و انصرف يوم الأربعاء لسبع بقين سنة خمس، و قـد استعمل على المدينة ابن أمّ مكتوم .

**TV1** 

وبينهم حجاباً فيمكنك منعهم في المطاولة، ولا يمكنهم أن يأتوا من كـل وجه، فإنَّا كنًّا معاشر العجم في بلاد فارس إذا باغتنا العدو نحفر خندقاً فتكون الحرب من مواضع معروفة، فـأمر رسول الله بالحفر من ناحية«أحد» إلـي «راتج» وجعل على كل عشرين خطوة وثلاثين خطوة ()قوماً من المهاجريـن يحفرونه، فحملت المسـاحي والمعاول وبدأ رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) وأخذ معولًا فحفر في موضع المهاجرين بنفسه وأميرالمؤمنين(عليه السلام) ينقل التراب من الحفرة حتى عرق رسول الله(صلّي الله عليه و آله و سلّم) وعيّ وقال : «لا عيش إلاّ عيش الآخرة اللّهمّ اغفر للأنصار والمهاجرة» فلمّا نظر الناس إلى رسول اللـه يحفر اجتهدوا في الحفر ونقل التراب،فلمّا كان في اليوم الثاني بكّروا إلى الحفر... (٢).

ومع ذلـك أبطأ عـن رسول الله وعـن المسلمين رجال مـن المنافقيـن يستترون بالضعيف من العمل ويتسلَّلون إلى أهليهم بغير علم من رسول اللـه(صلَّى الله عليه وآله و سلَّم) ولا إذن، وأمَّا غيرهم من المسلميـن فإذا نابته النـائبة من الحاجـة التي لابدً له منها يذكر ذلك لرسول اللـه(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) ويستأذنه في اللحوق بحاجته، فيأذن له، فاذا قضى حاجته رجع إلى مـا كان فيه من عمله رغبـة في الخير واحتساباً له (\*).

فخرجت قريش ومن لحق بها من أحابيشها أربعة آلاف فارس وعقدوا اللواء في دارالندوة وقـادوا معهم ثمانمـائة فرس، وكان معهم مـن الظهر ألف وخمسمـائة بعير لحمل أمتعتهم ومؤونتهم .

وأما من غير قريش فقد خرجت جموع من القبائل فبلغ القوم الذين وافوا

(١) و لعلُّ في النصِّ سقط، و يحتمل أن يكون الصواب بهذا النحو: و جعل على كل عشرين خطوة قوماً من المهاجرين و على كل ثلاثيـن خطوة قوماً من الأنصار، و الوجه في ذلك كثرة عدد الأنصار و قلَّة عدد المهاجرين فتأمَّل . (٢) البحارج ٢٠ ص٢١٨. (٣) السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص٢١٢.

TVT

الخندق من قريش وسواهم عشرة آلاف بين راكب وراجل، فنزلت قريش برومة ووادي العقيق في أحابيشها ومـن انضوى إليها من العرب،وأقبلت غطفان حتى نزلـوا بالزغابة بجانب أُحد<sup>(1)</sup>.

وخرج رسول الله والمسلمون حتى جعلواً ظهورهم إلى سلع في ثلاثة آلاف من المسلمين، فضرب هنالك عسكره والخندق بينه وبين القوم (٢).

بينما كانت قريش وحلفاؤها ترجو أن تلقى المسلمين بأحد، فلم تجد عنده أحداً فجاوزته إلى المدينة حتى فاجأها الخندق، ولم تكن عارفة بهذا الاسلوب من الدفاع، فرابطوا حول الخندق وعلموا أنّهم لا يستطيعون اقتحامه واجتيازه بعد جهد جهيد، فاكتفوا بتراشق النبل والسهام عدّة أيّام متوالية وكلّما أراد بطل من أبطال الحلفاء أن يجتاز الخندق، رُمي بالحجارة والنبل من خلف كثبان الرمل التي نصبت على أطرافه في مواقع المسلمين، وقد استمرّت الحال على هذا المنوال قرابة خمسة عشر يوماً أو أزيد.

قال المقريزي : كان المشركون يتناوبون بينهم فيغدو أبوسفيان بن حرب في أصحابه يوماً وخالدبن الوليد يوماً ويغدو عمرو بن العاص يوماً وهبيرة بن أبي وهب يوماً وعكرمة بن أبي جهل يوماً وضرار بن الخطاب الفهري يوماً، فلا يزالون يجيلون خيلهم ويتفرقون مرة ويجتمعون مرة أخرى ويناوشون المسلمين ويقدمون رماتهم فيرمون، وإذا أبوسفيان في خيل يطيفون بمضيق من الخندق فرماهم المسلمون .

حتى رجعوا وكان عباد بن بشر ألزم الناس لقبّة رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) يحرسها وكان «أسيد بن حضير» يحرس في جماعة، فاذا عمرو بن العاص في نحو المائة يريدون العبور من الخندق فرماهم حتى ولوا، وكان المسلمون يتناوبون الحراسة،وكانوا في فقر وجوع،وكان عمرو بن العاص وخالدبن الموليد كثيراً ما يطلبان

(١) المغازي للواقدي ج٢ ص٢٤٤. (٢) السيرة النبويّة ج٢ ص ٢٢٠.

TVT

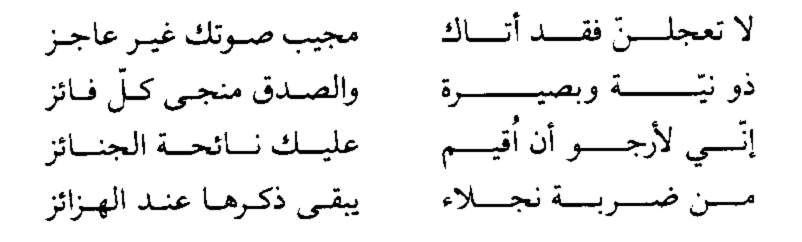
غرّة ومضيقاً من الخندق يقتحمانه فكانت للمسلمين معها وقائع في تلك الليالي (').

فأقام رسول الله والمشركون بضعاً وعشرين ليلة، فبينما الناس على ذلك من الخوف والبلاء ولم يكن قتال إلاّ الحصار و الرمي بالنبل إلاّ أنّ فوارس من قريش منهم عمرو بن عبد ودّ، وعكرمة ابن أبي جهل، وضرار بن الخطاب، وهبيرة بن أبي وهب، تلبّسوا للقتال وخرجوا على خيولهم حتى مرّوا على منازل بني كنانة ووقفوا فقالوا: تهيّأوا للحرب يا بني كنانة فستعلمون من الفرسان اليوم، ثم أقبلوا تسرع بهم خيولهم حتى وقفوا على الخندق فقالوا: والله إنّ هذه لمكيدة ما كانت العرب تكيدها .

ثم يمّموا شطرهم مكاناً من الخندق ضيّقاً، فضربوا خيولهم فجالت بهم حتى عبرت الخندق،فطلب عمرو بن عبد ودّ البراز مرّة بعد اُخرى إلىٰ أن ارتجز بقوله :

ولقد بححت من النداء بجمعكم هل من مبارز ووقفت إذ جبن المشجع موقف القرن المناجز وليذاك إنّي ليم أزل متسرّعاً قبيل الهزائز إنّ الشجاعة في الفترى والجود من خير الغرائز (<sup>٢</sup>)

ثمّ قمال النبي لأصحاب ثلاث مرّات : أيّكم يبرز لعمرو وأضمن له على الله الجنّة، في كلّ مرّة كمان يقوم عليّ فاستدانه وعمّمه بيده، فلمّا برز قال : «برز الإيمان كلّه الى الشرك كلّه» وقال : «اللّهمّ إنّك أخذت منّى عبيدة بن الحارث يوم بدر وحمزة



فقال له عمرو: ومن أنت؟ قال: أنا عليّ . قال: ابن عبد مناف؟ فقال: علي ابن أبي طالب . فقال: غيرك يا ابن أخي ومن أعمامك من هو أسنّ منك فأنا أكره أن اهريق دمك .

و قال الواقدي : أقبل عمرو يومئذٍ و هو فارس و عليّ راجل فقال له عليّ(عليه السلام) : إنَّـك كنت تقول في الجاهلية : لايـدعوني أحـد إلى واحدة مـن ثلاث إلاّ قبلتها! قمال: أجل! قمال على: فمإنَّى أدعوك أن تشهد أن لاإله إلَّا الله و أنَّ محمداً رسول الله و اسلم لله رب العبالمين، قال: يا ابن أخبى أخّر هذا عنى. قبال: فأخرى ترجع إلى بلادك فإن يكن محمد صادقاً كنت أسعد الناس به، و إن كان غير ذلك كان الذي تريد، قال: هذا ما لاتتحدَّث بـه نساء قريش أبداً، و قد نـذرت ما نذرت وحرّمت الدهن، قال: فالثالثة؟ قال: البراز، قال: فضحك عمرو، ثمّ قال: إنَّ هذه الخصلة ما كنت أظن انَّ أحداً من العرب يرومني عليها إنَّى لأكره أن أقتل مثلك و كان أبوك لي نـديماً، فارجع فأنت غـلام حدث و إنّما أردت شيخي قريش أبـابكر و عمر قال، فقمال عليّ (عليه السلام) : فإنّي أدعوك إلى المبارزة فأنما أحبّ أن أقتلك، فأسبفٌ عمرو و نزل و عقل فرسه () و سلّ سيف كأنبة شعلة نار ثبمّ أقبل نحو عليّ مغضباً، فأنحى بسيفه على هامة علي، فصدِّها على بمجنَّه فانقدَّ المجن و أثبت فيها السيف و أصاب رأسه فشجّه، فعاجله عليّ فضربه على حبل العاتق فسقط و ثار العجاج، و سمع رسول الله التكبير فعرف أنَّ عليّاً قد قتل، و عند ذلك خرجت خيلهم منهـزمة حتى جاوزت الخنـدق هاربة، ثــمّ أقبل عليّ نحو رسـول الله و وجهه يتهلُّل، فقال عمر بن الخطاب هالا استلبته درعه؟ فإنَّه ليس للعرب درع خير منها

(١) المغازي للواقدي ج٢ ص٢١٧.

TVO

فقال : ضربته فاتقاني بسواده (')فاستحييت ابن عمي أن استلبه ثمّ أنشد يقول :

نصر الحجارة من سفاهة رأيه و نصرت ربّ محمد بصواب فصددت حين تركته متجدّلاً كالجذع بين دكادك<sup>(٢)</sup> و رواب لا تحسب نّ الله خاذل دينه و نبيّه يا معشر الأحزاب<sup>(٣)</sup>

استبشار المؤمنين و كآبة المشركين :

قد كمان الخوف و الوجل مستولياً على نفوس المسلمين منذ جماء الأحزاب و حاصروا المدينة،ولمّا قتل علي بطل الأحزاب و ف ارسها و انهزم من كان معه من أبطالهم و ذؤب انهم، حتى انّ عكرمة بن أبي جهل ألقى رمحه يومئذ و فرّ، انقلبت الأمور رأساً على عقب، فصار الخوف و الهلع نصيب المشركين و مخيّماً عليهم. هذا من جانب، و من جانب آخر، كمان الوقت إذ ذاك شتاءً قارساً برده، عماصفة رياحه، يخشى في كل وقت مطره، فالخيام التي ضربوها أمام يثرب لاتحميهم منها فتيلاً.

و من ناحية ثالثة وقف أبو سفيـان و حلفاؤه على أنّ الخندق مادام حائلاً بينهم و بين المسلمين و الأبطال منهم يذودون عنه بالنبال و الحجارة، و ما دامت بنو قريظة تمدّ المسلميـن بالمـؤونة امداداً، فـإنّه مـن الصعب العسير احـراز النصر عليهـم بل

الميسور فإن أفلتت الفرصة ربّما لم يسنح لهم الزمان بمثلها في المستقبل . هذه النهاية التي آل إليها أمر الأحزاب و كانوا في حيرة من أمرهم و غمّة شديدة .

و عند ذلك تفطّن حيي بن أخطب فتيل الفتنة بأنّ في امكانه أن يتّصل ببني قريظة القاطنين في داخل المدينة و يحرّضهم على نقض عهدهم مع النبيّ(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) و المسلمين، فعنـد ذلك تنقطـع الميرة و المؤونـة و المدد أوّلاً، وينفتح الطريق لدخول يثرب من قلاع بني قريظة ثانياً.

و خال حيي بن أخطب بأنّه جاء بمكيدة محكمة، فعرضت فكرته على قريش وغطفان فحبّذاها و سارعا إلى انجازها فذهب بنفسه يريد كعب بن أسد صاحب عقد بني قريظة و قد أغلق كعب دونه باب حصنه إذ عرف أنّه حيى بن أخطب،و لكنّه آخر الأمر فتح باب قلعته و اعتنق نظريّته و نقض عهده مع الرسول، و أوجد ذلك قلقاً شديداً بين المسلمين، و قد ذكرنا تفصيله عند البحث عن أهل الكتاب، و لكنّه سبحانه دفع شرّهم بحدوث الاختلاف بين المشركين و بني قريظة فآل الأمر إلى انجلاء الأحزاب من ساحة القتال من دون نتيجة و إليك بيانه :

انقسام المشركين على أنفسهم :

TVV

وقد ظاهرتموهم عليه و بلدهم و أموالهم و نساؤهم بغيره فليسوا كأنتم، فإن رأوا نهزة أصابوها، و إن كان ذلك لحقوا ببلادهم، و خلّوا بينكم و بين الرجل ببلدكم و لاطاقة لكم به إن خلا بكم فلاتقاتلوا مع القوم حتى تأخذوا منهم رهناً من أشرافهم يكونون بأيـديكم ثقة لكم على أن تقاتلـوا معهم محمداً حتى تناجـزوه، فقالوا لـه : أشرت بالرأي .

ثمّ خرج حتى أتى قريشاً فقال لأبي سفيان بن حرب و من معه من رجال قريش : قدعرفتم ودّي لكم و فراقي محمداً و انّه بلغني أمر قدرأيت عليّ حقّاً أن أبلغكموه نصحاً لكم فاكتموا عنّي، فقالوا : نفعل . قال : تعلَّموا أنّ معشر يهود قد ندموا على ما صنعوا فيما بينهم و بين محمّد و قد أرسلوا إليه : إنّا قد ندمنا على ما فعلنا فهل يرضيك أن نأخذ لكمن القبيلتين من قريش و غطفان رجالاً من أشرافهم فنعطيكهم فتضرب أعناقهم ثمّ نكون معك على من بقي منهم حتى نستأصلهم؟ إليهم منكم رجلاً واحداً .

ثمّ خرج حتّى أتـى غطفان فقـال : يا معشـر غطفان إنّكـم أصلي و عشيـرتي و أحبّ الناس إليّ و لا أراكم تتّهمـوني، قالوا : صدقت ما أنت عنـدنا بمتّهم، قال : فاكتموا عنّي، قالوا : نفعل، فما أمرك؟ ثمّ قال لهم مثل ما قال لقريش و حذّرهم ما حذّرهم .

| فلمّا كانت ليلة السبت من شوّال سنة خمس أرسل أبو سفيان بن حرب                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ووجهاء غطفان إلى بني قريظة عكرمة بـن أبي جهل، فقـالوا لهم لسنا بدار مقام،             |
| قد هلك الخف و الحافر، فاغدوا للقتال حتى نناجز محمّداً،فأجابوا أنّ اليوم يوم           |
| السبت لانعمل فيه شيئاً و مع ذلك لسنا بالذين نقاتل معكم محمداً حتى تعطونا رهناً        |
| من رجالكم يكونون بأيدينا ثقة لنا حتى نناجز محمّداً، فإنّنا نخشى إن اشتدّ عليكم        |
| القتال تتركوننا في بلادنا و لاطاقة لنا بذلك منه، فلمّا رجعت إليهم الرسل بما قالته بنو |
| قريظة، قالت قريش و غطفان: و الله إنَّ الذي حدَّثكم به نعيم بن مسعود لحق،              |
| فارسلوا إلى بني قريظة : إنَّا لاندفع إليكم رجلاً واحداً من رجالناً، فإن كنتم تريدون   |
|                                                                                       |

\*\*\*

القتال فاخرجوا فقاتلوا، فقالت بني قريظة حين انتهت الرسل إليهم بهذا : إنّ الذي ذكر لكم نعيم بن مسعود لحق ما يريد القوم إلاّ أن يقاتلوا، فإن رأوا فرصة انتهزوها وإن كان غير ذلك تفرّقوا إلى بلادهم و خلّوا بينكم و بين محمّد في بلـدكم، فارسلوا إلى قريش و غطفان : إنّا و الله لانقاتل معكم محمداً حتى تعطونا رهناً،فأبوا عليهم .

فلمّا كان ليلة السبت بعث الله عليهم الريح في ليلة شاتية باردة شـديدة البرد فجعلت تكفأ قـدورهم و تطـرح آنيتهـم،و لمّا انتهـي إلـي رسول الله مـا فرّق الله مـن جماعتهم دعا حذيفة بن اليمان فبعثه إليهم لينظر ما فعل القوم ليلاً .

فذهب حذيفة و رجع بقوله: دخلت في القوم و الريح و جنود الله تفعل بهم ما تفعل لاتقرّ لهم قدراً و لاناراً و لابناءً ، فقال أبو سفيان: يا معشر قريش إنّكم و الله ما أصبحتم بدار مقام، لقد هلك الكراع و الخف و اخلفنا بنو قريظة و لقينا من شدّة الريح ماترون ما تطمئن لنا قدر و لاتقوم لنا نار فارتحلوا فإنّي مرتحل .

و بذلك اختلفت الأحـزاب و لم يبق منهم أحد و أصبح الصبـح و لم ير منهم شيء، فرجع المسلمون إلى منازلهم شاكرين .

هذا خلاصة ما أفادته كتب السير و التواريخ <sup>(١)</sup>و إليك تحليل ما ورد حول تلك الواقعة من الآيات و لا محيص لمفسّر عن الوقـوف بما جاء في كتب السيرة فـإنّها كالقرائن المنفصلة لفهم معنى ما تضمّنته الآيات الشريفة و نحن نذكر الآيات الواردة

(١) راجع السيرة النبويّة ج٢، و مغازي الواقدي ج٢، وبحار الأنوار ج٢٠، ومجمع البيان ج٢. ٣٧٩

غزوة الأحزاب في الذكر الحكيم :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ريحاً وَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَ كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً \* إِذْ جَاءُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَ مِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَ إِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ وَ بَلَغَتِ القُلُوبُ الحَنَاجِرَ وَ تَظُنُّونَ بِاللهِ الظُّنُونَا \* هُنَالِكَ ابْتُلِيَ المُؤْمِنُونَ وَ زُلْزِلُوا زِلْزَلُوا خِدْ اللَّ شَدِيداً \* وَ إِذْ يَقُولُ المُنَافِقُونَ وَ الَّذِينَ فِي قُلُوبهم مَرَضٌ مَاوَعَدَنَا اللهُ وَ رَسُولُهُ إِلاَّ غُرُوراً \* وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لأمْقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَ يَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَ مَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّ فِرَاراً\* وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِمْ مِنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُئِلُوا الفِتْنَةَ لَأَتَوْهَا وَ مَا تَلَبَّشُوا بها إلا يَسِدراً\* وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ لأَيُوَلُّونَ الأَدْبَارَ وَ كَانَ عَهْدُ اللهِ مَسْتُولاً \* قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الفِرَارُ إِنْ فَرَرْتُهُمْ مِنَ المَوْتِ أَوِ القَتْلِ وَ إِذاً لانْمَتَّعُونَ إِلاَّ قَلِيلاً \* قُلْ مَنْ ذا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءاً أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَ لاَيَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيّاً وَ لأنصِيراً \* قَدْ بَعْلَمُ اللهُ المُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَ القَائِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَ لايأتُونَ البَأْسَ إِلاَّ قَلِيلاً\* أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ فِإِذَا جَاءَ الخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيُنَهُمْ كَالَّذِي يُغْشَىٰ عَلَبٍ مِنَ المَوْتِ فِإِذَا ذَهَبَ الخَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِخَّةً عَلَى الخَبْر أُولَئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَأَحْبَطَ اللهُ أَعْمَالَهُمْ وَكَانَ ذِلِكَ عَلَى اللهِ يَسيراً \* يَحْسَبُونَ الأخزابَ لَمْ يَـذْهَبُوا وَ إِنْ يَأْتِ الأَحْزَابُ يَوَدُّوا لَوْ أَنَّهُمْ بَادُونَ فِي الأَعْرَابِ يَسْأَلُونَ عَنْ أَنْبَائِكُمْ وَلَو كَانُوا فِيكُمْ مَا قَاتَلُوا إِلاَّ قَلِيلاً \* لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللهَ وَ البَـوْمَ الآخِرَ وَ ذَكَرَ اللهَ كَثِيراً \* وَ لَمَّا رَءَا المُؤْمِنُونَ الأَخْزَابَ قَالُوا هُـذَا مَاوَعَدَنَا اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ صَدَقَ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ مَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيْمَاناً وَ تَسْلِيماً \* مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَ مِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَ مَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً \* لِيَجْزِيَ اللهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَ يُعَذَّبَ المُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً \* وَرَدَّ اللهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَهُمْ يَنَالُوا خَيْراً وَ كَفَى اللهُ المُؤْمِنِينَ القِتَالَ وَ كَانَ اللهُ قُوياً عَزِيزاً \* وَ أَنْزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ مِنْ صَبَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقاً نَقْتُلُونَ وَ تأْسِرُونَ فَرِيقاً \* وَ أَوْرَبْكُمْ أَرْضَهُمْ وَ دِيَارَهُمْ وَ أَمْوَالَهُمْ وَ أَرْضاً لَمْ تَطَؤُهَا وَ كَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ (الأحزاب/ ٩-٢٧).

ግለ-

۱ - استحواذ القلق عند مرابطة الأحزاب:

إنّ الآية الأولى ترسم لنا كيفيّة نزول الأحزاب على المدينة و إنّهم جاءوها من أعاليها و أسافلها، فقد جاءت قبيلة غطفان و بني النضير من الجانب الشرقي للمدينة و هي الجهة العليا و جاءت قريش و من انضم إليهم من الأحابيش و كنانة من الجانب الغربي و هي الجهة السفلي، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿إِذْ جَاؤُكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أسفلَ مِنْكُمْ﴾.

كما أنَّها تعكس الحالة النفسية التي عـايشها المسلمون أثناء تطويـق المدينة وهم على طوائف :

١ ـ من مالت أبصـارهم عن كل شيء فلم تنظر إلاّ إلى عـدوّهم مقبلين من كل جانب .

٢- من شخّصت قلوبهم من مكانها ولولا أنّه ضاق الحلقوم عنها ان تخرج لخرجت.

٣\_ من ظـنّ بالله ظنّ الجاهلية متقـوّلين بأنّ الكفّار سيغلبون وسيستـولون على المدينة وبالتالي ينمحق الدين وتعود الجاهلية أدراجها الأولى .

> و إلى هذه الحالات الثلاث أشارت الآية بجملها الثلاث : أ- ﴿وَإِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ؟ ب- ﴿وَبَلَغَتِ القُلُوبُ الحَنَاجِرَ؟

ج - ﴿ وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظُّنُونَا ﴾

والجملتان الأوليتان كناية عن مبلغ استحمواذ الخوف والهلع عليهم حتى انتقل بهم إلى حالة شبيهة بالإحتضار التي يزيغ فيها البصر وتبلغ القلوب الحناجر.

وأمّا الجملـة الثالثة : فلـم تكن تشير إلى عمـوم المسلمين بل تستعـرض حال المنافقين والذين فـي قلوبهم مرض، فهؤلاء ظنّوا بالله ظنّ الجـاهلية، كما يدل عليه

صريح لفظها حيث تضمّنت ما لفظه : ﴿ وَإِذُ يَقُولُ المُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ .

والمراد من قوله : ﴿وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ ضعفاء الإيمان من المسلمين وهم غير طائفة المنافقين الذيمن يظهرون الإيمان ويبطنون الكفر والشرك وإنّما يسمّون محمّداً رسولاً لمكان اظهارهم الإسلام .

وأمّا الوعد الذي وعدهم الله ورسوله به هو أنَّه كان يكرِّر قوله تعالى : ﴿ هُوَالَّذِي أرْسَـلَ رَسُولَـهُ بِالهُـدَىٰ وَدِينِ الحَـقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الـدِّيسِ كُلَّهِ وَلَوْ كَرِهَ المُشْرِكُونَ﴾ (التوبة / ٣٣).

ولو افترضنا نزول الآية بعد غزوة الخندق فقمد كان النبي يعدهم أنَّه يفتح مدائن كسرى وقيصر خصوصاً عند حفر الخندق على ما في كتب السير والتواريخ^.

قال ابن هشام :

وعظم عند ذلك البلاء، واشتدّ الخوف وأتاهم عدوّهم من فوقهم ومن أسفل منهم حتّى ظنّ المسلمون كـلّ ظنّ،ونجم النفاق من بعـض المنافقيـن حتى قـال بعضهم : كان محمـد يعدنا أن نأكـل كنوز كسرى وقيصر وأحدنا اليـوم لا يأمن على نفسه أن يذهب للتخلّي .

وايم اللـه كانـت هذه الغـزوة كأختهـا أي غزوة أحـد تمحيصاً وغـربلة وتمييـزاً للمؤمن الواقعي عن المنافق المتظاهر بالإيمان كما تشير إليه الآية الثانية .

أُهْنَالِكُ أُبُيِّلَى المُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيداً وإنَّما استعمل كلمة هنالك مع أنَّهما يشارُ بها إلى البعيد لأنَّ الآية نـزلت بعـد جلاء المعركـة وأشار بها إلى زمان مجيء الجنود المتأخَّر عن نزولها .

(١) السيرة النبويَّة لإبن هشام ج٢ ص٢١٩، لاحظ محادثة النبي لسلمان عند حفر الخندق . 322

## ٢\_حياكة الدسائس لفتح الثغرات :

لم يكن عمل المنافقين منحصراً بإثارة القلاقل والارهاصات النفسية على مامرّ بيانه في كلماتهـم بل كان دورهم أوسع من ذلك،فقد كانوا يقـومون بشن حرب نفسيّة تهدف إلى تفريق المسلميـن عن الدفاع عن الخندق وكانوا يقـولون للمسلمين لاوجه لإقامتكم هاهنا قبال جنود المشركين فالغلبة لهم لا محالة ولا مناص من الفرار.

وكان لفيف منهم يتذرّعون بقولهم ﴿إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةُ ﴾ أي لا يؤمن عليها من السارق وزحف العدو عليها، حتّى يتملّصون ويتخلّصون من الخطر الذي يحدق بهم في ساحة المعرَكة ، وكان هذا الكلام واجهة للفرار، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ يَا اَهْلَ يَثْرِبَ لاَ مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّ فِرَاراً» .

## ٣- المشارفة على أعتاب الردة :

ولقد بلغ الحال بالمنافقين والذين في قلوبهم مرض في تهاونهم بأمر التمسّك بالدين انّه لو رجع إليهم العدو مرّة ثانية ودخل المدينة من أقطارها وأطرافها ونواحيها ثم سألوهم الرجوع إلى الشرك لأجابوا مسرعين ولم يتوانوا ولم يلبثوا في الاجابة إلّا زماناً يسيراً بمقدار الطلب والسؤال منهم، فبالمنافقون ومن تبعهم من مرضى القلوب يتظاهرون بالإسلام مبادام الرخاء سبائداً والأمن حالاً فبإذا خيّمت الشدّة وحباق بهم البأس لم يلبثوا إلاّ قليلاً دون الرجوع والردّة .

وهذا يعطى لنا درساً ضافياً بـأنَّ النظام الإسلامي يجـب أن يرتكز في دعـوته وكافَّة أموره السياسية والإجتماعية والروحية على المؤمنين الصادقيـن، والمعتنقين لمبادئه وأحكامه بصدق ويقين وتفان وإخلاص، يتحاشى عن الركون والإعتماد على المنافقين بل يحذر منهم دائماً، ويطلب نبذهم من الحياة فإنَّهم يَعدِون ولا يوفون، يبايعـون وينقضون، ويحـالفون ويغـدرون، وهذه سجيّتهـم وديدنهـم، وإليه يشيـر

ፕለፕ

قوله سبحانه :

﴿ وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللَّهَ مِنْ قَبْلُ لاَيُوَلُّونَ الأَدْبَارَ وَكَانَ عَهْدُ اللَّهِ مَسْئُولاً ﴾

وأمّا أنّهم في أي مكان وزمان بايعوا النبي فغير معلوم، ولعلّ إيمانهم بالله ورسوله وبما جاء به من الجهاد وحرمة الفرار منه، نوع عهد لله ورسوله أن لا يولّوا الأدبار، وعلى كل تقدير فهؤلاء لا يتحمّلون المسؤولية وإن تحمّلوها بادئ بدء، رفضوها في خاتمة المطاف .

٢-عدم جدوئ الفرار:

هؤلاء يتركون ساحة القتال وأطراف الخندق، لأجل الفرار من خطر الموت والقتل، غير أنّهم قـد جهلوا سنّـة الله الحكيمة القاضية بأنّـه : ﴿فَإِذَا جَـاءَ اَجَلُهُمْ لاَيَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ﴾(الأعراف/ ٣۴).

وقـد ردّت هذه النظـريـة(الفـرار سبيل النجـاة) فـي غيـر واحد مـن الآيـات، قال سبحانه : ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ اِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ﴾(آل عمران/ ١۴٥).

وقال سبحانه : ﴿قُلْ لَـوْ كُنْتُمْ فِـى بُيُوتِكُمْ لَبَـرَزَ الَّذِينَ كُتِـبَ عَلَيْهِمُ القَتْـلُ اِلَى مَضْاجِعِهِمْ﴾(آل عمران/ ١٥۴).

ويقول في شأن أولتك الذين نكصواعلى أعقابهم في معركة الخندق من المسلمين : ﴿قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الفِرَارُ اِنْ فَرَرْتُم مِنَ المَوْتِ أَوِ القَتْلِ وَإِذاً لاَ تُمَتَّعُونَ اِلاً قَلِيلاً ﴾ وما ذلك إلا لأنّ لكل نفس أجلاً، مقضيّاً ومحتوماً لا يتأخّر عنه ساعة ولايتقدّم عنه، فالفرار على فرض التأثير لا يؤثّر إلاّ قليلاً، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿وَإِذاً لاَتُمَتَّعُونَ اِلاَّ قَلِيلاً ﴾ .

كيف و أنّ الخير والشر تابعان لإرادته سبحانه، ولا يحول دون نفوذ إرادته شيء، فإذاً الأولى إيكال الأمر إلى إرادته والتوتّل عليه، قال سبحانه: ﴿قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُم مِنَ اللَّهِ إِنْ اَرَادَبِكُمْ سُوءاً اَوْ اَرَادَبِكُمْ رَحْمَةً وَلَا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ

ኖለደ

### وَلِيّاً وَلا نَصِيراً ﴾ .

#### ٥\_سعة علمه:

إنَّ المنافقين ومن في قلبه مرض من المسلمين، ما عرفوا الله حقّ قدره، و ماعرفوا أسماءه وصفاته، وإنّه عالم بكل شيء، ما تكنّه صدورهم وتضمره قلوبهم وتوحيه نفوسهم، فكيف كلامهم وأعمالهم العلنية،فقد كانوا يعيقون غيرهم من جنود المسلمين عن الجهاد مع رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ويثبّطونهم ويشغلونهم ليعرضوا عن نصرته وينصرفوا عن القتال، وكانت اليهود تساندهم في هذا الأمر ويقولون مع نظرائهم من المنافقين : لا تحاربوا وخلّوا محمداً فإنّا نخاف عليكم الهلاك، ولأجل ذلك ما كانوا يحضرون القتال إلّا رياء أو سمعة قدر ما يوهمون أنّهم مع المسلمين ولكنّهم كانوا كارهين لكون قلوبهم مع المشركين، وإليه يشير قبوله مع المسلمين ولكنّهم كانوا كارهين لكون قلوبهم مع المشركين، وإليه يشير قبوله

﴿قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ المُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَالقَائِلِينَ لِاخْوَانِهِمْ هَلُمَّ الَيْنَاوَلَا يَأْتُونَ البَأْسَ الاَ قَلِيلاً ﴾ (الأحزاب/ ١٨).

۶- جبناء حين البأس، شجعان حين الأمن عجيب أمر هؤلاء ومن حذي حذوهم : فهم حين البأس جبناء، تدور أعينهم في رؤوسهم وجلًا وخوفاً، كدوران عين الذي قرب من الموت وغشيته أسبابه، فعند ذاك يعذّب لبّه ويشخص بصره فلايتحرّك طرفة .

وحين اقتسام الغنيمة أشحاء إذا ظفر بها المؤمنون لا يريدون أن يفوتهم شيء ممّا وصل إلى أيديهم، وكان الشاعر يشير إليهم: وفي السلم أعيار جفاءً وغلظة وفي الحرب أمثال النساء العواتك

ولهم مع ذلك كذب في القول ومراء في الكلام، فإذا كان الأمن والرخاء مخيِّماً فخروا بمقاماتهم المصطنعة من النجدة والشجاعة والبأس، وإلى هذه الحالات الثلاثه يشير قوله تعالى :

﴿ اَشِحَّةً عَلَيْكُمْ فَاِذَا جَاءَ الخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ اِلَيْكَ تَدُورُ اَعْيُنُهُمْ كَالَّذِى يُغْشَى عَلَيْهِ مِنَ المَوْتِ فَاِذَا ذَهَبَ الخَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِاَلْسِنَةٍ حِدَادٍ اَشِحَّةً عَلَى الخَبْرِ أولِيْكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَاَحْبَطَ اللَّهُ اَعْمَالَهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيراً ﴾ .

إلى الحالة الأولى ـ أي جبنهم في الحرب ـ يشير قوله : ﴿ أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ﴾ أي بخـلاء عليكم بـالنفقة والنصـرة، فهم لا يـودون مساعـدتكم ولا نصـرتكم لا بنفـس ولانفيس .

وإلى الحاله الثانية يشير قوله : ﴿ أَشِحَّةً عَلَى الْخَيْرِ ﴾ أي الغنائم .

و إلى الحالة الثالثة يشير قوله : ﴿فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوكُم بِٱلْسِنَةٍ حِدَادٍ﴾ .

وفي النهاية كتب على أعمالهم الضئيلة بالإحباط كما في قبوله : ﴿ أُولِئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَاَحْبَطَ اللَّهُ اَعْمَالَهُم ﴾ .

وفي نهاية المطاف يتناول سبحانه هـؤلاء ما هو مفاده : إنّ مقدار الجبن والهلع الذي لحق بهم، وعظيم الدهشة والحيرة التي أحـاطت بهم، بلغ إلى حدٍ أنّهم يظنّون انّ الأحزاب ما زالت مرابطة في ثكنات معسكرهم في الوقت الذي رحلوا فيه .

والذي يعرب عن عظم ما انتابهم من الوجل، أنَّه لمو رجعت الأحزاب تمنُّوا أن لو كانوا مقيمين في البادية بعيديـن عن المدينة حتّى لا ينالهم أذىٰ أو مكروه ويكتفون بالسؤال عن أخبار من قاوم من جانب المدينة، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿ يَحْسَبُونَ الأَحْزَابَ لَـمْ يَذْهَبُوا وِإِنْ يَـأْتِ الأَحْزَابُ يَوَدُّوا لَو أَنَّهُمْ بادونَ فِي الأعرابِ يَسْأَلُونَ عَنْ أَنْبائِكُمْ وَلَو كَانُوا فِيْكُم مَا قاتَلُوا إِلّا قَليلاً ﴾ . إنَّه سبحانه بعد أن فصِّل أحوالهم، وكشف عمَّا كنَّته صدورهم وما أضمروه،

أبان لهم طريق الهـداية مرّة أُخرى وانّهم لو راموا النجاة والسعـادة فليقتدوا برسول الله وليجعلوه أُسوة لهم، قال سبحانه :

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَاليَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيراً ﴾ .

\* \* \*

حال المؤمنين الصادقين في غزوة الأحزاب

ثمّ إنّه سَبحانه لمّا بيّن حال المنافقين ومن في قلبه مرض، ذكر حال المؤمنين الواقعيين الذين كانوا في الرعيل الأوّل في سوح الجهاد، وكيف انّهم كانوا على طرفي نقيض من المنافقين، حيث قال سبحانه: ﴿ وَلَمَّا رَأَ المُؤْمِنُونَ الآخْزَابَ قَالُوا هُذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَادَهُمْ إلاّ إِيْمَاناً وَتَسْلِيماً \* مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنتَظِرُ وَمَا بَذَلُوا تَبْدِيلاً \* لِيَجْزِى اللَّهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذَّبَ المُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ آوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ

إنَّ قوله سبحانه ﴿ هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ ﴾ إشارة إلى ما وعدهم النبي بأنَّ الأحزاب ستجتمع شـوكتهم عليهم، فلمَّا شاهـدوهم تبيَّن لهم أنَّ ذلك هـو الذي وعـدهم، وربّما يقال بأنَّ المراد ما وعده الله ورسوله من الابتلاء والإمتحان في الآيات التي نزلت في غزوةاُحد في قوله سبحانه ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَثَلُ الَّذِينَ خَلُوا

مِنْ قَبْلِكُم مَسَّتْهُمُ البَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَرُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللهِ أَلا إِنَّ نَصْرَاللهِ قَرِيبٌ (البقرة / ٢١٢).

فتحقّقوا من ذلك انّه سيصيبهم ما أصاب الأنبياء والمؤمنين بهم من الشدّة والمحنة التي تزلـزل القلوب، وتدهش النفوس،فلمّا رأوا الأحزاب أيقنوا أنّـه من الوعد الموعود وانّ الله سينصرهم على عدوّهم .

ثمَّ إنَّه سبحانه وصف الكاملين من المؤمنين الذين ثبتوا عند اللقاء، واحتملوا

TAV.

البأساء والضرّاء في هذه الغزوة وما قبلها من الغزوات، بأنَّ بعضهم استشهد يوم بدر ويوم أُحد، وبعض منهم يترقّب أجله، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنْتَظِرُ وَمَا بَذَلُوا تَبْدِيلاً﴾.

والنحب : النذر المحكوم بوجوبه، يقال قضىٰ فلان نحبه، أي وفى بنذره، ويعبّربه عمّا انقضىٰ أجله، ثم إنّه سبحانـه يقول : إنّ كلاَّ من المؤمن والمنافق مجزى بأعماله، قال سبحانه : ﴿ ليجزى اللـه الصادقيـن بصدقهـم ويعذّب المنـافقين إن شاءأويتوب عليهم إنّ الله كان غفوراً رحيماً﴾ .

وهو سبحانيه استعرض جزاء عمل الصادقيين بنحو القطع والجزم بقوله : ﴿لِيَجْزِيَ اللَّهُ الصَّادِقِينَ﴾ في الـوقت الذي نجد فيه أنّه تناول جزاء المنافقين بقوله : ﴿وَيُعَدِّبَ المُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ﴾ بالتعليق على المشيئة، وما ذلك إلاّ لبيان سعة رحمته وفضله، وانّه فسح المجال لتـوبة من عصاه، وعلى ذلك يكون معنى الآية يعذّب المنافقين لو شاء تعذيبهم، فيما لم يتوبوا أو يتوب الله عليهم إن تابوا .

#### خاتمة المطاف:

وفي ختبام الآيات يقبول انَّه سبحيانه : قبد صدق وعبده، ونصر عبيده، وأعزَّ حنيده، وهذه الأحياب وحده، وردّ المشبوكيين على أدبيارهيم، خائبيين مخذوليين

النتائج التي تمخّض عنها هذا البحث فهي : أ ـ إنّ في هذه الغزوة تحمالفت الوثنية مع اليهود على أن يكون تحمّل أعباء نفقات الحرب على عاتمق اليهود وكاهلهم، ويكون القتمال والاصطكاك في سماحة المعركة من نصيب المشركين، وليس هذا التآمر المشترك هو الأوّل من نوعمه بل له

"ለለ

نظائر متعدّدة على امتداد التاريخ الإسلامي، فقد تحالفت الوثنية مع النصرانية في القرن السادس والسابع الهجريين، فشنّوا الغارات الشرسة على العالم الإسلامي، ومزّقوه شر ممنزّق، فقد جاء التتار وهم الوثنية من الجهة الشرقية، بينما جاءت النصرانية من جانب الغرب فهجموا على البلاد، وفتكوا بأهلها فتكاً ذريعاً لم يذكر التاريخ له مثيلاً.

ب-إنَّ الإنتصار رهن عاملين قويين : أحدها بشري والآخر غيبي .

فأمما الأول وهو القيام بالتخطيط العسكري، وحفر الخندق، وحشد القوى بتمام طاقاتها، وبذل كل ما كانوا يملكونه لصد هجوم العدو،ولم يكن التخطيط العسكري الذي انتخبه الرسول(صلّى الله عليه و آله و سلّم) منحصراً بحفر الخندق، بل الرسول(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في كسر جبهة الأعداء استعان بالجواسيس وبث العيون وقد كان لنعيم بن مسعود في الفتك بوحدتهم دور هام، على ما مرّ بيانه وربّما يوازي عمله عمل أدهى أجهزة الإستخبارات العالمية .

وأمّا الثاني وهو الغيبي فقد سلّط الله عليهم الريح والبرد القارس، حتى سلبت عنهم الراحة والاستقرار والقدرة على البقاء، فهذا حذيفة بن اليمان الذي أرسله الرسول جاسوساً إلى القوم حيث قال له : اذهب فادخل في القوم، فانظر ماذا يصنعون ولا تحدثن شيئاً، حتى تأتينا، قال:فذهبت فدخلت في القوم، والريح وجنود الله تفعل بهم ما تفعل، لا تقرّ لهم قدراً ولا ناراً ولا بناءً، فقام أبوسفيان فقال :

# ۴ - غزوة بني المصطلق

بلغ رسول الله أنّ بني المصطلق يجمعون له، وقائدهم «الحارث بن أبي ضرار». فلمّا سمع بهم خرج إليهم، حتّى لقيهم على ماء لهم، يقال له: (المُرَيسيع) فتزاحف الناس، واقتتلوا، فهزم الله بني المصطلق، وقتل من قتل منهم، وسبي من سبي، وقد قتل من أصحاب رسول الله رجل اسمه «هشام بن صبابة» قتله رجل من الأنصار خطأً.

فبينا رسول الله على ذلك الماء، وردت واردة الناس، ومع عمر بن الخطاب أجير له من بني غفار، يقال له جَهْجاه بن مسعود يقود فرسه، فازدحم جَهْجاه مع رجل من الأنصار على الماء، فاقتتلا، فصرخ الأنصاري : يا معشر الأنصار، وصرخ جهجاه : يا معشر المهاجرين . فلمّا سمع رسول الله صرختهما قال : دعوها فإنّهامنتنة \_ يعني انّها كلمة خبيثة \_ لأنّها من دعوى الجاهلية، فإنّ الله جعل المؤمنين أُخوة وحزباً واحداً، فمن دعا في الإسلام بدعوة الجاهلية يعزّر.

ثمّ لمّا بلغ الأمر إلى عبدالله بن أُبيّ بن سلول، وعنده رهـ ط من قومه، فيهم: زيد بن أرقم، وهو غلام حدث، فقال ابن أُبيّ : أوّ قد فعلوها، وقد نافرونا وكاثرونا في بلادنا، والله ما أعـدنا و جلابيب قريش إلّا كما قال الأوّل : سَمِّن كلبك يأكلك! أما

39.

زيد بن أرقم، فمشى به إلى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) و ذلك عند فراغ رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) من عـدوّه، فأخبره الخبر، و عنده عمر بن الخطاب فقال : مُرْ به عبّاد بن بشر فليقتلـه . فقال له رسول الله(صلّى الله عليه و آله وسلّم) : فكيف يا عمر إذا تحدّث الناس أنّ محمداً يقتل أصحابه!

وقد مشى عبدالله بن أبيّ بن سلول إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حين بلغـه انّ زيد بـن أرقم قـد بلّغه مـا سمع منـه، فحلف بـالله : مـا قلت مـا قال و لاتكلّمت به ـ وكان في قومه شريفاً عظيماً ـ فقال من حضر رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) من الأنصار من أصحابه : يا رسول الله عسى أن يكون الغلام قدأوهم في حديثه، ولم يحفظ ما قال الرجل،حَدَباً على ابن أُبيّ بن سلول ودفعاً عنه .

ولكنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وقف على أنّه إن لم يتّخذ خطّة حازمة فقد يستفحل الأمر، لذلك أمر أن يؤذّن بين الناس بالرحيل في ساعة لم يكن يرتحل المسلمون فيها، وعند ذلك جاء أسيد بن حضير وقال : يا نبي الله لقد رحلت في ساعة منكرة ما كنت تروح في مثلها . فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : أو ما بلغك ما قال صاحبكم؟ قال : وأي صاحب يا رسول الله؟ قال : عبدالله بن أبيّ قال : وما قال؟ قال : زعم أنّه إن رجع إلى المدينة ليخرجنّ الأعزّ منها الأذل، قال : فأنت يا رسول الله والله تخرجه منها إن شئت، هو والله الذليل وأنت العزيز. ثمّ قال : يا رسول الله، ارفق به، فوالله فقد جاء نا الله بك، وإنّ قومه لينظمون له

وتكذّب عبدالله بن أبي ، حيث قال سبحانه :

﴿ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لاَ تُنفِقُوا عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَّىٰ يَنفَضُّواْ وَلِلَّهِ خَزَآئِنُ السَّمُواَتِ وَالأَرْضِ وَلٰكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَفْقَهُونَ \* يَقُولُونَ لَئِن رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَبُخْرِ جَنَّ الاَعَزُّ مِنْهَا الأَذَلَ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلٰكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَبُعْلَمُونَ ﴾ (المنافقون/ ٧و٨).

فلما نزلت هذه الآيات حسب قوم أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) آمر بقتله لا محالة، فعند ذلك ذهب ابنه عبدالله \_ وكان مسلماً حسن الإسلام \_ فقال: يا رسول الله إنّه بلغني أنّك تريد قتل أبي فيما بلغك عنه، فإن كنت لابد فاعلاً فمرّني به، فأنا اَحمِلُ إليك رأسه، فوالله لقد علمت الخزرجُ ما كان لها من رجل أبرّبوالده منّي، و إني أخشى أن تأمر به غيري فيقتله، فلا تـدعني نفسي أنْظُر إلى قاتل عبد الله ابن أبي يمشي في الناس فأقتله، فأقتل رجلاً مؤمناً بكافر، فأدخل النار. فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : بل نترفّق به ونحسن صحبته ما بقي معنا.

تولّى قوم ابنُ أبيّ مجازاته :

وبعد ذلك كان قومه هم الذين يعاتبونه ويأخذونه ويعنِّفونه . فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لعمر بن الخطاب حين بلغه ذلك من شأنهم : كيف ترى يا عمر، أما والله لو قتلته يوم قُلتَ لي اقتله، لأرعِدت له آنف، لو أمرتها اليوم بقتله لقتلته . قال : قال عمر : قد والله علمت لأمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أعظم بركة من أمري (<sup>1)</sup>.

وقال الطبرسي : وكان عبد الله بن أبيّ بقرب المدينة ، فلمّا أراد أن يدخلها جاء ابنه عبد الله بن عبد الله حتّى أناخ على مجامع طرق المدينة . فقال : مالك ويلك؟ قال : والله لا تدخلها إلّا بإذن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ولتعلمنّ اليوم

(١) السيرة النبوية لإبن هشام ج٢ ص٢٨٩-٢٩٣.

T97.

مَنْ الأعزُّ ومن الأذلَّ، فشكا عبد الله ابنه إلى رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) فأرسل إليه رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) أن خلَّ عنه يدخل، فقال: أمَّا إذا جاء أمر رسول الله فنعم<sup>(1)</sup>.

ولمّا نزلت الآيات المتقدّمة وبان كذب عبد الله قيل له: إنَّه نزل فيك آي شداد، فاذهب إلى رسول الله يستغفر لك، فلوى رأسه ثمَّ قال: آمرتموني أن أؤمن فقد آمنت، وآمرتموني أن أعطي زكاة مالي فقد أعطيت، فما بقي إلاً أن أسجد لمحمد، فعند ذلك نزلت الآيتان التالية :

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِر لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُءُوسَهُمْ وَ رَأَيَّتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُمْ مُسْتَخْبِرُونَ \* سَوَاءٌ عَلَيْهِم أَسْتَغْفَرْتَ لَهُم أَمْ لَـمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُم لَنْ يَغْفِرَ اللّهُ لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ﴾ (المنافقون/ ٥و ٢) .

هذه قصة غزوة بني المصطلق، وقد رواها أهل السير والمغازي والمفسّرون (٢).

والذي يهمّنا مـن استعراض تلك الغزوة هو الدروس والعظـات التي يمكننا أن نستخلصها، ونستفيدها منها من خلال سيرة النبي الأكرم(صلَّى الله عليه و آلـه و سلَّم) ، وإليك عرض تلك النتائج :

١ ـ التخطيط للإجلاء والمقاطعة الاقتصادية :

نحن معاشر المسلمين على أيـدى المستعمرين في بيـت المقدس، وسـائر بقاع المسلمين الأخرى في أيّامنا هذه، فليس هناك محلّاً للإستغراب والدهشة والتعجّب، ولكنّ الله سبحانه وتعالى أدحض تآمرهم وأبطل احدوثتهم وردّ كيدهـم إلى نحورهم فانقلبوا خاسئين .

قـال سبحانـه: ﴿وَلِلَّـهِ خَـزَائِنُ السَّمْـوَاتِ وَ الأَرْضِ﴾(المنافقـون/ ٧) وقال سبحانه: ﴿وَلِلَّهِ العِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ﴾(المنافقون/ ٨).

ولكنّ ذلك مشروط بالتمسّك بعرىٰ الإيمـان، والإنقطاع الكامل لله عزّ وجل، والإنقياد المطلق لأوامره ونواهيه.

قال سبحانه : ﴿وَاَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ اِنْ كُنْتُم مُؤْمِنِينَ﴾ (آل عمران/ ١٣٩) وقمال عزّ اسمه : ﴿ اِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلاَئِكَةُ اَلاَ تَخَافُوا وَلا تَحْزَنُوا وَاَبْشِرُوا بِالجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾ (فصلت/ ٣٠).

# ٢\_ تشتيت الشمل وبثّ التفرقة بين المسلمين :

إنَّ عبد الله بـن أُبـيَّ ذلـك العـدو اللـدود للمسلميـن، أراد تشتيـت شمـل المسلمين، بإثارة ظغائن طائفة من المسلميـن على طائفة أُخرى، حتّى يشتعل فتيل الفتنـة، ويحرق المسلمـون بعضهم دمَ بعـض بـأيديهـم، وتكـون الخاتمـة لصالـح

بالإسلام على امتداد رقعته الشاسعة .

وبذلك تمكنوا من الفتك والإجهاز علىٰ الإمبراطورية العثمانية المترامية الأطراف، والتي تمكنت من الظهور بالمسلمين كدولة عظمىٰ في العالم لها سيادتها، وثقلها في تقرير الأوضاع السياسية في العالم.

## ٣- حنكة النبي ﷺ في اجتياز الأزمة :

في خضم ذلك الموقف الحرج، أمر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يؤذّن في الناس بالرحيل في ساعة لم يألفوا الرحيل فيها، مع أنّ ابن أبيّ أسرع بالمثول أمام يديه، والتنكّر ممّا بدر منه ونسب إليه، ولكن ذلك لم يؤثّر على قرار النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالرحيل شيئاً، بل انطلق بالناس يجوب الفيافي والقفار، طيلة يومهم حتّى أمسوا، وطيلة ليلتهم حتّى أصبحوا، وصدر يومهم الثاني حتّى آذتهم الشمس، فلمّا نزل الناس لم يلبثوا حتّى غلبهم النعاس، ونسوا حديث ابن أبيّ، وهذا يعطي لكل قائد محنّك درساً من لزوم امتصاص ما انتاب نفوسهم من أفكار خاطئة، و اجتثاث جذورها بصرفها إلى أمور أخرى، تستولي على منافذ فكرهم فتشذاًذهانهم عنهم إلى التشاغل بأمور أخرى، ولو لم يقم بذلك لبقيت آثار تلك الرواسب الفكرية في أذهانهم، ولأثرت على مستقبل الدعوة، ووحدة صف المسلمين.

المعرية المعالية المتعلم والمعاد

۴\_ سعة صدر النبي وتريَّثه وتلبَّثه :

لمما أطلع زيد بن أرقم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما قاله عبد الله بن أبتي، صدّقه في نقله، ولمّا مثل ابن أبتي بين يديه، وأنكر ما أبلغه زيد بن أرقم، فلم يكذّبه، وربّما كانت هذه الظاهرة التي تمثّل بها النبي في ذلك الموقف، أمراً مثيراً للتساؤل، ولأجل ذلك انتهز المنافقون الفرصة لانتقاد النبي، واتهامه بالتساهل والتواني في القضاء على خصومه، ولكنّ المنافقين قد غفلوا عن أصل رصين، وأسّ مكين تبتني عليه الحنكية القياديّة، وقيد قال أميرالمؤمنيين (عليه السلام) بهذا

### الصدد : «آلة الرئاسة سعة الصدر» ( ).

وإنّ التسرّع في الحكم والقضاء، وإن أصاب الواقع لا يخلو من نتائج غير محمودة، خصوصاً إذا لم يتّضح الأمر بعد لعموم المسلمين، فقد اختار النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) التريّث حتّى تنكشف حقيقة المسألة للجميع، فيكون النبي معذوراً ومحقّاً إذا أخذ في حق ابن أبيّ حكماً حاسماً.

### ٥\_ مقابلة الإساءة بالإحسان :

لمما أخبر زيد بن أرقم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بما تقوّل به عبد الله ابن أُبيّ، اقترح عمر بن الخطاب على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يقتله ولكنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أجابه بقوله : «فكيف يا عمر، إذا تحدّث الناس انّ محمداً يقتل أصحابه»، فقذ أبدئ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في جوابه هذا حنكة وسياسة رصينة أدحض بذلك المقولة التي تنص على «انّ كل ثورة ستجتث جذور أبطالها». وعدوّ الله عبد الله بن أُبيّ و إن لم يكن في واقع أمره مسلماً واقعيّاً، ولكنّه كان معدوداً منهم، ومن أشرافهم، فلو قتله النبي لتسرّب الريب إلى سائر نفوس المسلمين .

وقد جازيٰ النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّـم) الإساءة بالإحسان، عندما جاء ابنه إلـى النبي، وقال: «إنّه بلغنـي انّك تريـد قتل عبد اللـه بن اُبيّ، فإن كنـت لا بدّ

فاعلا فامرني به ...». ولكنَّ النبي(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) أجاب بقوله : بل نترفَّق به، ونحسن صحبته ما بقي معنا . أنظر إلى هذه السماحة النبويّة، وروعة عفوها وجلالها، فهو يترفّق بمن ناصبه العداء، وألّب قلوب أهل المدينة عليه، فيكون رفقه وعفوه أبعد أثراً عن عقوبته، لو أنَّه (١) نهج البلاغة قسم الحكم برقم ١٧۶.

عاقبها به، وعند ذلك توجّه النبي إلى عمر بن الخطاب : كيف تـرى يا عمر، أما والله لو قتلته يوم قلت لي : اقتله،لأرعِدت له آنف، لو أمرتها اليوم بقتله لقتلته .

قال عمر: والله علمت لأمر رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أعظم بركة من أمري .

وفي الختام انظر إلى كلام ابن عبدالله، فهو على ايجازه يعبّر عن حالة نفسية اصطدمت فيها روح الإنشداد إلى الدين، والذوبان في كيانه العظيم، مع وشائج الارتباط العاطفي بوالده، فلا يمكن له الجمع بينهما، ولكنّه يعلم أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لا يصدر إلاّ عن الوحي، ولا يأمر إلاّ بالحق، وعند ذلك طلب من النبي أن يقوم بنفسه بقتله لو استحقّ القتل، ولا يفوض القيام به إلى الغير، خوفاً من أن تحمله العواطف والوشائج إلى قتل قاتل أبيه، وفي قتل المسلم دخول النار والعذاب المقيم.

۶- العزّة لله ولرسوله :

إنّ عبد الله بن أبيّ أوهم الناس بأنّ العزّة للمشركين والمنافقين، والذل والهوان للمسلمين والمؤمنين، ولكنّ الوحي أبطل أوهامه تلك، بقوله: ﴿وَلِلَّهِ العِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ المُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ .

فصدق الخبر المخبر، حتّى وقف ابن عبد الله بن أبيّ على باب المدينة، فقال لأبيه : والله لا تدخلها إلاّ بإذن رسول الله ولتعلمنّ اليوم من الأعزّ، ومن الأذلّ، فشكى عبد الله ابنه إلى رسول الله، فأرسل إليه رسول الله : أن خلّي عنه يدخل فقال : أمّا إذا جاء أمر رسول الله فنعم .

هذه همي الدروس التي نتلقًاها من وحمى سيرة الرسول على ضوء ما ورد في القرآن الكريم.

#### خاتمة المطاف:

ثم إنّ بني المصطلق أسلموا، فبعث إليهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) بعد إسلامهم الوليد بن عقبة بن أبي معيط، حتّى يأخذ الصدقات منهم، فلما سمعوا به ركبوا إليه، فلما سمع بهم هابهم، فرجع إلى رسول الله، فأخبره : انّ القوم قد همّوا بقتله، ومنعوه ما قبلهم من صدقتهم. فأكثر المسلمون في ذكر غزوهم حتى همَّ رسول الله بأن يغزوهم، فبينماهم على ذلك قدم وفدهم على رسول الله، فقالوا : يا رسول الله بأن يغزوهم، فبينماهم على ذلك قدم وفدهم على رسول الله، فقالوا : يا رسول الله بأن يغزوهم، فبينماهم على ذلك قدم وفدهم على رسول الله، وفوا : يا رسول الله معنا برسولك حين بعثته إلينا، فخرجنا إليه لنكرمه، ونودي إليه ما قبلنا من الصدقة، فانشمر راجعاً، فبلغنا انّه زعم لرسول الله (صلّى الله عليه و آله وفيهم : ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا آنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ \* وَاعْلَمُوا آنَ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُعْعِكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْ يَعَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ \* وَاعْلَمُوا آنَ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُعْمَائِي قَوْماً بِجَهَالَةً فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ \* وَاعْلَمُوا آنَ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُعْمَانَهُ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْ يَعْنَتُمُ ... ﴾ (الحجرات/ عو ٧)<sup>(٢)</sup>.

# (١) السيرة النبويّـة لابن هشام ج٢ ص٢٩۶، و تفسير الطبـري: ج٢۶ ص٧٩، و الدر المنثور: ج٧ ص٥٥٢ ـ ٥٥٨ .

٥ - صلح الحديبية

إنَّ الله تعالى أرى نبيّه في المنام بالمدينة أنَّ المسلمين دخلوا المسجد الحرام، فأخبر بذلك أصحابه، ففرحوا و حسبوا أنّهم داخلوا مكّة عامهم ذلك، و هي السنة السادسة من الهجرة. ثمّ استنفر العرب و من حوله من أهل البوادي ليخرجوا معهم لإداء فريضة العمرة، لزيارة بيت الله، و تعظيماً له، لا لقتال أو جهاد، فساق معه الهدي و أحرم بالعمرة ليأمن الناس من حربه، و كانت الهدي سبعين بدنة، و كان الناس سبعمائة رجل، فكانت كل بدنة عن عشرة نفرات.

خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حتّى إذا كان بعسفان (``لقيه "بشر ابن سفيان الكعبي " فقال : يا رسول الله هذه قريش قد سمعت بمسيرك ، و لقد لبسوا جلود النمور ، و نزلوا بذي طوى (``يعاهدون الله لاتدخلها عليهم أبداً ، و هذا "خالد ابن الوليد " في خيلهم قد قدّموها إلى كراع الغميم ('') ، فقال رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم) : يا ويح قريش ! لقد أكلتهم الحرب ماذا عليهم لو خلّوا بيني وبين سائر العرب ، فإن هم أصابوني كان الذي أرادوا ، و إن اظهر نبي الله عليهم دخلوا في الإسلام و افرين ، و إن لم يفعلوا قاتلوا و بهم قوة ، فما تظن قريش ؟ فو الله لاأزال

ثمّ قال : مَنْ رجل يخرج بنا على طريق غير طريقهم التي هم بها؟

فعندئذ قال رجل من "أسلم" : أنا يا رسول الله . فسلك بهم طريقاً وعراً كثير الحجارة بين شعاب، فلمّا خرجوا منه، و قد شقّ ذلك على المسلمين، و أفضوا إلى أرض سهلة عند منقطع الوادي . أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقال : اسلكوا ذات اليمين في طريق، و قد أدّى بهم ذلك الطريق إلى مهبط الحديبيّة . فلما رأت خيل قريش غبار جيش الإسلام، قد خالفوا عن طريقهم، رجعوا راكضين إلى قريش . و خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و سلك حتّى بركت ناقته، فقالت الناس : خلات الناقة . قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : ما خلات و ما هو لها بخلق، و لكن حبسها حابس الفيل عن مكّة، لا تدعوني قريش اليوم إلى خطة يسألوني فيها صلة الرحم إلا أعطيتهم إيّاها، ثمّ أمر الناس بالإنزال . قيل : يا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما بالوادي ماء ننزل عليه . فأخرج سهماً من كنانته، و أعطاه رجلاً من أصحابه، فنزل به في قليب من تلك القلب، فغرزه في جوفه حتّى ارتفع بالرواء .

#### ۱ \_ رجال خزاعة بين الرسول ﷺ و قريش

نزل رسول الله أرض الحديبيّة، و بينما هو فيها إذ أتاه «بديل بن ورقاء الخزاعي» في رجال من خزاعة، فكلّموا النبي و سألوه. فقال: إنّه لم يأت يريد حرباً، و إنّما جاء زائراً للبيت، و معظّماً لحرمته، ثمّ قال لهم نحواً ممّا قال لبشر بن سفيان، فرجعوا إلى قريش فقالوا: يا معشر قريش، إنّكم تعجلون على محمد، إنّ محمداً لم يأت لقتال، و إنّما جاء زائراً لهذا البيت، فاتهموهم و أهانوهم. و قالوا: وإن كان جاء و لايريد قتالاً، فو الله لايدخلها علينا عنوة أبداً، و لاتحدث بذلك عنّا العرب.

٢ \_ مكرز رسول قريش إلى الرسول على

ثمّ بعثت قريش إلى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) مكرز بن حفص، فلمّا رآه رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال: هذا رجل غادر، فلمّا انتهى إلى

٤..

رسول الله و كلّمه . قال لـه رسول الله مثـل ما قالـه لرجال خزاعـة، فرجع إلى قـريش فأخبرهم بما قال .

## ٣ \_ الحليس رسول ثالث لقريش

ثمّ بعثت قريش رسولاً ثـالثاً، و هو الحليس، و كـان يومئذ سيد الأحـابيش، فلما رآه رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال : إنّ هـذا من قـوم يتألّه ون<sup>(۱)</sup>، فابعثوا الهدي في وجهه حتّى يراه، فلمّـا رأى الهدي، و قـد أكل أوبـاره من طـول الحبس، رجع إلـى قريش، و لم يصـل إلى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) اعظاماً لما رآى، فقال لهم ذلك. فقالوا له : اجلس فإنّما أنت أعرابي لا علم لك.

فقال الحليس مغضباً : يا معشر قريش، و الله ما على هذا حالفناكم، ولاعلى هذا عاقدناكم، أيصد عن بيت الله من جاء معظماً له؟ و الذي نفس الحليس بيده لتخلن بين محمد و بين ما جاء له، أو لأنفرنّ بالأحابيش نفرة رجل واحد. فقالوا له : مه، كف عنّا يا حليس حتّى نأخذ لأنفسنا ما نرضى به.

## ۴ - عروة بن مسعود رسول قريش

و في المرة الرابعة بعثت قريش عروة بن مسعود الثقفي، فخرج حتّى أتى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فجلس بين يديه ثمّ قال : يا محمد، أجمعت أوباش الناس، ثمّ جئت بهم إلى بيضتك لتفضّها بهم، إنّها قريش قد لبسوا جلود النمور، يعاهدون الله لاتدخلها عليهم عنوة أبداً.

و كلّمه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بنحو ممّا كلّم به الآخرين، و أخبره انّه لم يأت يريد حرباً. فقام من عند رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) \_\_\_\_\_\_\_() يتعبّدون و يعظّمون أمر الإله.

وقد رأى ما يصنع به أصحابه، لايتوضّاً إلاّ ابتدروا وضوءه، و لايسقط من شعره شيء إلاّ أخذوه. فرجع إلى قريش فقال: يا معشر قريش إنّي قد رأيت كسرى في ملكه، وقيصر في ملكه، و النجاشي في ملكه، و إنّي و الله ما رأيت ملكاً في قومه قط مثل محمد في أصحابه، و لقد رأيت قوماً لايسلّمونه بشيء أبداً، فَروا رأيكم.

٥ ـ رسول النبي إلى قريش
إنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) دعا خراش بن أُميّة الخزاعي، فبعثه إلى قريش، و حمله على بعير له ليبلّغ أشرافهم عنه ما جاء له، فعقروا بـه جمل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، و أرادوا قتلـه، فمنعتهم الأحابيش، فخلّوا سبيله حتّى أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

ثمّ إنّ قريشاً بعثوا أربعين أو خمسين رجلًا، و أمروهم أن يطيفوا بعسكر رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم)، ليصيبوا لهم من أصحابه أحداً، فبينما هم بهذا الصدد، أخذوا أخذاً، فأتى بهم رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فعفى عنهم، و خلّى سبيلهم، و قدكانوا رموا في عسكر رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالحجارة و النبل.

۶ - عثمان رسول النبي عشر إلى قريش

إنّ النبي دعا عمر بن الخطاب ليبعثه إلى قريش حتّى يبلّغ عنه أشرافها ما جاء له، فامتنع من قبوله خوفاً على نفسه، واقترح على رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) عثمان بن عفان، وهو رجل أعزّ بين قريش. فبعثه رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم) إلى أبي سفيان، وأشراف قريش يخبرهم انّه لم يأت لحرب، وإنّما جاء زائراً لهذا البيت ومعظّماً لحرمته، فانطلق عثمان حتّى أتاهم، فبلّغهم عن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما أرسله به. فقالوا لعثمان حين فرغ من الرسالة : إن

شئت أن تطوف بالبيت فطف . فقال : ما كنت لأفعل حتّى يطوف به رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) واحتبسته قريش عندها، فبلغ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) والمسلمين أنّ عثمان قد قتل .

بيعة الرضوان

لمّا بلغـه خبر قتـل عثمان، قـال رسول اللـه(صلّى الله عليـه و آله و سلّـم) : لانبرح حتّى ننـاجز القوم، فدعى رسـول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّـم) إلى البيعة فكانـت بيعة الرضـوان تحت الشجرة، ولقد اختلفـوا فمن قائل : بـأنّهم بايعـوا رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) على الموت، وآخر: على أن لا يفرّوا .

### سهيل بن عمرو رسول قريش إلى الرسول ﷺ

بعثت قريش سهيل بن عمرو إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، وقالوا له : ائت محمداً فصالحه، ولا يكن في صلحه إلاّ أن يرجع عنّا عامه هذا، فوالله لا تحدّث العرب عنّا أنّه دخلها (مكة) علينا عنوة أبداً . فأتاه سهيل بن عمرو، فلمّا رآه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)مقبلاً، قال : قد أراد القوم الصلح مين بعثوا هذا الرجل، فلمّا انتهى سهيل بن عمرو إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله

و سلم) تكلُّم، فأطال الكلام، وتراجع ثمَّ جرى بينهما الصلح.

عمر ينكر على رسول الله على الصلح

فلمّا التأم الأمر، ولم يبق إلّا الكتاب، وثب عمر بن الخطاب، فأتى أبابكر، فقال : يا أبابكر، أليس برسول الله؟ قال : بلي . قال : أولسنا بالمسلمين؟ قال : بلي . قال : أوليسوا بـالمشركين؟ قال : بلي . قال : فعـلام نعطي الدنيّة في ديننـا؟ فلمّا بلغ

كلامه رسول الله قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : أنا عبد الله ورسوله لـن أخالف أمره، ولن يضيّعني! قال: فكان عمر يقول: ما زلت أتصدّق وأصوم وأصلّي و أعتق، من الذي صنعت يومئذ مخافة كلامي الذي تكلّمت به حتّى رجوت أن يكون خيراً.

بنود الصلح دعى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) علي بن أبي طالب (رض) فقال : أكتب بسم الله الـرحمن الرحيم . فقال سهيل : لا أعرف هذا ، ولكـن أكتب «باسمك اللّهمّ» . فقـال رسول اللـه (صلّى الله عليـه و آله و سلّم) : أكتب «باسمك اللّهمّ» ، فكتبها .

ثمّ قال : هذا ما صالح عليه محمد رسول الله سهيل بن عمرو . فقال سهيل : لو شهدت انّك رسول الله لم أقاتلك ، ولكن أكتب اسمك واسم أبيك . فقال رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) لعلي : اكتب هذا ما صالح عليه

محمد بن عبد الله سهيل بن عمرو .

فقال علي : ما أمحُو اسمك من النبوّة أبداً . فمحاه رسول الله بيده .

ثمّ كتب علي بنود الصلح، وتمّ الإتفاق على أمور: ١\_وضع الحرب عن الناس عشر سنين يأمن فيها الناس، ويكف بعضهم عن

2- إنّ محمداً وأصحابه يـرجع عنهم عامـه هذا، ثمّ يـدخل عليهم فـي العام القابـل مكة، فيقيـم فيها ثـلاثة أيـام، ولا يدخـل عليهم بسـلاح إلاّ سلاح المسافر، السيوف في القرب .

التاريخ يعيد نفسه :

إنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال لعلي (عليه السلام) – بعد ما كتب الكتاب وشهد عليه المهاجرون والأنصار –: «يا علي إنّك أبيت أن تمحو النبوّة من اسمي، فو الذي بعثني بالحق نبيّاً، لتجيبنّ أبناءهم إلى مثلها، وأنت مضيض مضطهد» فلمّا كان يوم صفين، ورضوا بالحكمين كُتِبَ: «هذا ما اصطلح عليه أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان» فقال عمرو بن العاص : لو علمنا أنّك أميرالمؤمنين ما حاربناك، ولكن اكتب هذا ما اصطلح عليه علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان. فقال الملام : «صدق الله ورسوله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، أخبرني رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) بذلك» ثمّ كتب الكتاب (<sup>(1)</sup>

قال ابن الأثير في وقعة صفّين :

حضر عمرو بـن العاص عند علي ليكتـب الكتاب، فكتبوا بسم اللـه الرحمن الرحيـم هذا ما تقاضي عليه أميرالمـؤمنين، فقال عمـرو: أكتب اسمه و اسم أبيـه هو

ثمّ إنّ الأشعث قال : امـح هذا الإسم، فمحـاه. فقال علـي : الله أكبـر سنّة بسنّة، والله إنّي لكاتـب رسول الله يوم الحديبيّة، فكتبت رسول اللـه، فقالوا : لست

برسول الله، ولكن أكتب اسمَـك و اسم أبيك، فأمـرني رسول الله بمحـوه. فقلت: لاأستطيع.

فقال : أرنيه،فأريته، فمحاه بيده، وقال : إنَّك ستدعىٰ إلى مثلها فتجيب . فقال عمرو : سبحان الله أنشبّه بالكفّار ونحن مؤمنون .

فقال علي : يـا ابن النابغة، و متى لـم تكن للفاسقين وليّاً، وللمـؤمنين عدوّاً؟ فقال عمرو : والله لا يجمـع بيني وبينك مجلس بعد هذا اليوم أبـداً . فقال علي : إنّي لأرجو أن يطهّر الله مجلسي منك، ومن أشباهك . فكتب هذا ماتقاضي عليه علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

فبينما رسول الله يكتب الكتاب هو وسهيل بن عمرو، جاء «أبوجندل» ابن سهيل بن عمرو، يرسف في الحديد، قد انفلت إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) وقد كان أصحاب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) خرجوا وهم لايشكّون في الفتح لرؤيا رآها رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، فلمّا رأوًا مارأوًا من الصلح والرجوع، وما تحمل عليه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، فلمّا رأو مارأو ا نفسه، دخل على الناس من ذلك أمر عظيم، حتّى كادوا يهلكون، فلمّا رأى سهيل أبا جندل قام إليه فضرب وجهه، وأخذ بتلبيبه ثمّ قال : يا محمد قد لجّت القضية بيني

وببينك قبل أن يأتيك هذا. قال: صدقت. فجعل ينتره بتلبيبه، ويجرّه ليرده إلى قريش، وجعل أبوجندل يصرخ بأعلى صوته: يا معشر المسلمين أأرد إلى المشركين، يفتنوني في ديني؟ فزاد ذلك الناس إلى ما بهم، فقال رسول الله(صلَّى الله عليه و آله وسلم) : يا أباجندل اصبر واحتسب، فإنَّ الله جاعل لك ولمن معك من المستضعفين فرجاً ومخرجاً، إنَّا قد عقدنا بيننا وبين القوم صلحاً، وأعطيناهم على

(1) الكامل لابن الأثير ج ٣ ص ١٦٢ .

ذلك، وأعطونا عهد الله، وإنَّا لا نغدربهم (').

فلمّا فرغ رسبول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الكتاب أشهد على الصلح رجالاً من المسلمين ورجالاً من المشركين وهم: أبوبكر، وعمر بن الخطاب، وعبد الرحمان بن عوف، وعبد الله بن سهيل بن عمرو، وسعد بن أبي وقاص، ومحمود بن مسلمة، ومكرزبن حفص وهو يومئذ مشرك،وعلي بن أبي طالب وكتب، وكان هو كاتب الصحيفة.

نحر الرُسول وحلقه :

فلمّا فرغ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الصلح قدم إلى هَـدْيهِ فنحره، ثمّ جلس فحلـق رأسه، فلمّا رأى الناس أنّ رسول الله قد نحـر وحلق، تواثبوا ينحرون ويحلقـون، غير أنّ بعض الصحـابة، تخلّف عن الحلق والتقصير، ولأجل الإيعاز إلى أنّ عملهم إنّما هـو بمثابة تجاسر على مقام النبوّة، قـال رسول الله: رحم الله المحلقين. مومياً بذلك على نحو الازدراء بالمتخلّفين.

ثم إنَّ رسول الله رجع إلى المدينة فقال الناس : ألم تقل أنَّك تدخل مكَّة آمناً؟ قال : بلي أفقلت من عامي هذا؟ قالوا : لا. قال : فهو كما قال لي جبرئيل (عليه السلام)().

دروس وعبر:

١-كانت سفرة النبي سفرة سياسيّة هادفة تطمح بالدرجة الأولى إلى قلب الرأي العام المتأجج ناراً ضد النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) واتباعه، ودعوته في نفوس مشركي قريش، ومن نـاحية أخرى كانـت تهدف لإزاحة الستار الـذي وضعه رؤوس

> (١) و سنوافيك الخاتمة التي آل إليها أمر أبي جندل في آخر الفصل فترقّب . (٢)السيرة النبويّة ج٢ ص٣١٨\_٣١٩.

المشركين على بصائر الناس، والذي صوّر النبي، وأتباعه مَردَة على شريعة إبراهيم الحنيفية، وأعداء القبلة التي بناها للعبادة.

٢\_ إنَّ النبي أثبت في عقد الصلح مع قريش براعته السياسيَّة، وحنكته القياديَّة الفذَّة، حيث أظهر مرونةً لا نظير لها، حتَّى أنَّه قبل أن يكتب «باسمك اللَّهمَّ» مكان«بسم الله الرحمن الرحيم»، وأن يحذف مقمام الرسالة والنبوّة عن اسمه، وذلك يُنبئ عن أنَّه كان مهتمّاً على حفظ الـدماء والأنفس، و اقرار مبادئ الصلح والسلام على ربـوع المنطقة، وإشاعـة الأمن في السبـل والقفار، حتَّى يتمكن في ظـل تلك الأمور من بث الدعـوة الإسلامية، فإنَّه في ظل تحكيم مبـادي السلام يكون أكثر قدرة وفاعلية لنشر المبادئ السامية .

٣\_إعطاء صورة بذيعة رائعة لمبدأ الحرية في الإسلام للبرهنة على أنَّه لم يقم على أساس الجبر و الإلزام، بشهادة أنَّه قبل بالبند الذي ينص على أنَّ من فرَّ من المسلمين إلى جانب مكَّة، وارتدَّعن الإسلام أن لا يستردَّه.

٢\_ إنَّ المستقبل أثبت أنَّ المرونة التبي أظهرها في القبول بأحد البنود النـاصَّة على لزوم ردّ من فرّ من مكّة إلى المدينة، ولو اعتنق الإسلام كانت صائبة، وإن أثارت حفائظ بعـض الصحابـة، ودفعهم إلى القـول بأنَّـه من قبيـل تقبّل الدنيّـة في طـريق الدين(١)، ولكن المستقبل أثبـت خلاف ما خطر في أذهانهـم من تصوّرات، وإليك نص ما صرّح به أهل السير والتاريخ في ذلك :

«لمّا قدم رسول الله المدينة فرّ أبو بصيـرمن مكة إلى المدينة . فقال رسول الله : يا أبابصير، إنَّا قـد أعطينا هؤلاء القوم ما قد علمت، ولا يصلح لنا في ديننا الغدر، وانَّ الله جاعل لك ولمن معك من المستضعفين فرجاً ومخرجاً، فانطلق إلى قومك. قال : يارسول الله أتردّني إلى المشركين يفتنوني في ديني؟ قال : ياأبابصير انطلق، فإنّ الله تعالى سيجعل لك ولمن معك من المستضعفين فرجاً ومخرجاً .

(۱) تعرّفت على قائله .

وقد بعثت قريـش أزهربن عبد عوف، والأخنس إلى رسـول الله، وبعثا رجلاً من بني عامر، ومعه مولى لهم ليردًا أبابصير إلى مكّة .

فانطلق أبوبصير معهما حتّى إذا كان بذي الحليفة (''جلس إلى جدار، وجلس معه صاحباه، فقال أبوبصير: أصارم سيفك هذا يا أخا بني عامر؟ فقال: نعم. قال: أنظر إليه؟ قال: انظر إن شئت. قال:فاستله أبوبصير ثم علاه به حتّى قتله، وخرج المولى سريعاً حتّى أتى رسول الله قال: ويحك ما لك؟ قال: قتـل صاحبكم صاحبي، فو الله ما برح حتّى طلع أبوبصير متوشّحاً بالسيف، حتّى وقف على رسول الله. فقـال: يا رسول الله وفت ذمّتك وأذى الله عنك، أسلمتني بيد القـوم، وقد امتنعت بديني أن أفتن فيه، أو يُعبث بي، ثمّ خرج أبوبصير حتّى نزل العيس على ساحل البحر بطريق قريش، التي كانوا يسلكونها إلى الشام، فبلغ المسلمين الذين منهم قريب من سبعين رجلاً، وكانوا قـد ضيّقوا على قريش لا يظفرون بأحد منهم إلا منهم قريب من سبعين رجلاً، وكانوا قـد ضيّقوا على قريش لا يظفرون بأحد منهم إلا قتلـوه، ولا تمرّ بهم عير إلا أقتطعـوها، حتّى كتبت قريش إلى رسول الله تسأل فألغي ذلك البند.

٥- كشف مخالفة بعض الصحابة أمر الرسول في الحلق والتقصير، عن أنّ أناساً منهم كانوا يتوانون عن امتثال أمر النبي ويقدّمون آراءهم على التشريع الإلهي الذي كان ينطق به النبي الأكرم .

٤- إنّ عقد الصلح بين النبي وقريش، أتاح لهم فرصة ثمينة لنشر الإسلام في الجزيرة العربية، و إرسال الرسل إلى الملوك، والسلاطين في أطراف العالم، كدولة الروم والفرس و غيرهما من رؤساء القبائل والبلدان، حتّى بلغت رسائلهم التبليغيّة إلى تسع وعشرين رسالة أثبتها التاريخ.

(١) ذو الحليفة قريبة، بينها و بيـن المـدينة أميـال قليلة، و منهـا ميقـات أهل المـدينة و فيهـا مسجد الشجرة .

٧- لمّا عقد الرسول الصلح، اطمأنّ من جانب المشركين في الجهة الجنوبيّة، وبذلـك تمكّن من التفرّغ للجبهة الشمـاليّة، فأمـر بمحاصرة خيبـر، فاجتـث اليهود القاطنين فيها عن بكرة أبيهم.

كل تلك الثمرات التي اجتناها النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) كانت نتيجة عقد الصلح مع المشركين، وقد أشار الإمام الصادق إلى ذلك بقوله : «ما كان قضية أعظم بركة منها» .

هذه بعض الدروس والعبر التي نستفيدها من سيرة النبي الأكرم، و إليك نص ما يتحفنا به كتاب الله عزّ وجل بشأن تلـك الحادثة التاريخيّة المهمّة حيث صرّح بما نصّه في سورة الفتح (`) ولأجل سهولة التفسير نأتي بالآيات نجوما .

وقعة الحديبيّة في الذكر الحكيم

﴿ سَبَقُولُ لَكَ الْمُحَلَّفُونَ مِنَ الآعْرَابِ شَعَلَنا مَوَالُنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا يَقُولُونَ بَالْسِنَتِهِ مَ مَا لَيْسَ فِى قُلُوبِهِ مُقُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً إِنْ آرَادَ بِكُمْ ضَرَّا أَوْ أَرَادَبِكُمْ نَفْعاً بَلْ كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً \* بَلْ ظَنَنَتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالمُؤْمِنُونَ لَى أَهْلِيهِ مُ أَبَداً وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِى قُلُوبِكُمْ وَظَنَتُ مُ ظَنَّ السَّوْءِ وَكُنتُمْ قَرْماً بُوراً \* وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا آعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَلِلَهِ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ يَغْفِرُ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا آعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَلِلَهِ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ يَغْفِرُ مَنْ يَشَاءُ وَيُعَدِّبُهُ مَنْ يَشَاءُ وَيُعَدَّ مَنْ يَعْمُ مُ يُعِدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَمَّا اللَّهِ فَلْ لَمُخَلَفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمُ إِلَى مَنْ يَشَاءُ وَيُعَدِّبُونَا نَتَبَعْنُهُ مَنْ يَعْدُونَ آنْ يُبَدِّلُوا كَلَمَ اللَّهِ فُلْ لَنْ تَتَبْعُونَا كَذَا لِنُكَافُونَ مَنْ سَعَيراً \* وَيُنَا لَكُونُ أَنَا مَا مَعْنَا مَ لَنَا يَتُعُولُونَ بَنْ يَعْمُ مُنَا يَعْتَوْ يَعْلُونَ عَنْ لَنْ مَنْ يَعْذِي فَلْكُمُ مَنَ اللَهُ فَلْ لَنْ تَتَبَعُونَا كَذَا الْلَهُ فَنْ مَنْ يَعْمَى اللَّهُ فَلْ لَنْ تَتَبْعُونَ وَلَكُمُ قَالَ اللَّهُ مَنْ مَنْ تَنْتَمُ اللَهُ أَخْرُ لَكَ الللَّهُ فَنُ اللَّهُ فَوْنَ أَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ فَيْ يَعْذَى مِنَ عَلْ لَكُمُ فَلْنَا تُنَعْظِيعُوا يُؤْيَعُهُ مَنْ قَنْ الْمَا لَعُولُ مَنْ عَلْمَ وَيْ عَالَا لَكُمُ الْسَونَ عَنْ أَنَا لَعْدَنَا لِنْكَائِ وَيْ مَعْوَى اللَّا لَكُولُ عَلَى مَنْ اللَّهُ فَرُونَ مَعْتَ الْكَمَ مُونُ قُولُ اللَّهُ وَنُ تَتَولُونَ عَنْ مَا يَنْ اللَّهُ فَنْ مَنْ عَنْ مَا عُنْ عُلُ مَنْ يَعْمَى مَا لَكُونَ تَعْتَعُونَ اللَّهُ فَقُلُ مَا بَلَهُ مَنْ مَا مَنَ اللَّهُ مَنْ مَنْ عَنْ عَائَ لَكُونَ مَنْ عَنْ مَا بَعْنَ مَا مَنْ عَلْ عَنْ عَلْ مَنْ مَا عُنَا اللَهُ عَلْمَ الْمُونُ مَا مَنْ مَنْ عُنُ لَنْ عَنْ عَمْ مَنَ مَ مَنْ عَلْ عَنْ عَلْ عَلْ مَا مُنَا مَا عَنْ اللَّاللَهُ فَنْ عَنْ عَنْ مَا مَائُونُ مَا عَالَ عُنُونَ

تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَذَاباً آلِيماً ﴾ (الفتح/ ١١-١٧).

نزلت هذه السورة الكريمة حين منصرف (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الحديبيّة في ذي القعدة من سنة ست من الهجرة، لمّا صدّه المشركون عن الوصول إلى المسجد الحرام، وحالوا بينه وبين قضاء عمرته، ثمّ مالوا إلى المصالحة و المهادنة، وأن يرجع عامه هذا ثمّ يأتي من قابل، فأجابهم إلى ذلك على كراهة جماعة من الصحابة، فلمّا نحر هَدْيه حيث احصر ورجع، أنزل الله تعالى هذه السورة فيما كان من أمره وأمرهم، وجعل هذا الصلح فتحاً لما فيه من المصلحة، كما سيجيْ التصريح في قوله سبحانه : ﴿فعجّل لكم هذه﴾ .

وقد تخلّف عـن هذه الغزوة، المنافقون، ولمّـا عاد المسلمون إلى المـدينة، أخذوا يعتدرون و إليك تحليل معذرتهم .

إعتذار المنافقين عن عدم الحضور

إنَّ هذه الآيات تتعرّض لحال الأعراب الذين قعدوا عن المشاركة ولم ينفروا إذ استنفرهم الـرسول، وهم أعراب نـواحي المدينة، وما قعدوا عن المشاركة إلاّ لأنّهم كان يخالون أنّ محمداً وأصحابه لا يرجعون أدراجهم في هذه السفرة، لأنّهم يذهبون لغزو قريش الذين قتلوا المسلمين قتلاًذريعاً، ونكّلوا بهم في عقر دارهم «غزوة أحد»

ولمّا رجع رسول الله وأصحابه سالمين، أخذوا باختلاق المعاذير بقولهم : ﴿ شَغَلَتْنَا أَمْوَالُنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا يَقُولُونَ بِٱلْسِنَتِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ .

إنَّه سبحانه يـردَّ عليهم، بـأنَّ الضر والنفع بيـد الله سبحـانه، حيـث ظنُّوا انَّ التخلُّف عـن النبي يـدفع عنهـم الضر أو يعجّل لهـم النفع، والسـلامة فـي الأنفس والأموال، فقال سبحانه : ﴿قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ ۖ لَكُمْ مِـنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أرَادَ بِكُمْ نَفْعاً بَلْ كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾ .

ثم إنّه سبحانه صرّح بالسبب الواقعي لتخلّفهم فقال : ﴿ بَلْ ظَنَنَتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالمُوْمِنُونَ الَىٰ اَهْلِيهِمْ أَبَدَاً وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنَتُمْ ظَنَ السَّوْءِ فَكُنَتُمْ قَوْماً بُوْراً ولأجل أنّهم قوم غير مؤمنين ، فسوف يعذّبون في السعير لقاء ما يرتكبونه في دنياهم ، فقال سبحانه ﴿وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا اَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَلِلَهِ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً

إنَّ النبي لمَّا عقد الصلح مع قريش، وعد المؤمنين بالغنائم الكثيرة في المستقبل(غنائم خيبر) ولمَّا وصل خبر ذلك إلى المنافقين، طلبوا من المؤمنين المشاركة لهم في هذه السفرة كما ينص عليه قوله سبحانه: ﴿سَيَقُولُ المُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعْكُمْ﴾ .

والباعث لهم إلى الإصرار بالمشاركة ، هو أنّ النبي الأكرم عندما وعد المؤمنين بالغنائم الكثيرة أخبر بعدم مشاركة غيرهم فيها، فهؤلاء حاولوا بإصرارهم إبطال كلام الله ونبيّه كما يقول سبحانه : ﴿يُرِيدُوْنَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلاَمَ اللهِ قُلْ لَنْ تَتَبِعُونَا كَذَالِكُمْ قَالَ اللَّهُ مِنْ قَبْلُ﴾ .

ثم إنّهم لمّا سمعوا ذلك الجواب اتّهموا المؤمنين بأنهم يحسدونهم كما يحكي ذلك قوله سبحانه : ﴿فسيقولون بل تحسدوننا﴾ ولكنّ الحق انّ اتّهام المؤمنين والنبي بهذه التهمة كلام من لا يعي ما يقول، والرسول أجلّ من أن يستشعر حسداً تجاه أحد، كما يقول سبحانه : ﴿بَلْ كَانُوا لاَ يَفْقَهُونَ اِلاَّ قَلِيلاً﴾ .

 الأُقُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْم أُولِى بَأْسٍ شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ
 يُسْلِمُونَ (أَي يقرّون بِالإسلام) فَإِنْ تُطَبِعُوا بُوْتِكُمُ اللَّهُ اَجُراً حَسَناً وَإِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُم مِنْ
 يُسْلِمُونَ (أَي يقرّون بِالإسلام) فَإِنْ تُطَبِعُوا بُوْتِكُمُ اللَّهُ اَجُراً حَسَناً وَإِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُم مِنْ
 يُسْلِمُونَ (أَي يقرّون بِالإسلام) فَإِنْ تُطَبِعُوا بُوْتِكُمُ اللَّهُ اَجُراً حَسَناً وَإِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُم مِنْ قَبْلُ يُعَذِّبْكُمْ عَذَاباً آلِيماً ﴾ .

وهذا أيضاً من عظيم فضل الله سبحانه وجـزيل كرمـه، فما سدّ عليهم بـاباً حتّى فتح لهم باباً لأخذ الغنائم وكسب رضاه سبحانه . وهو أنَّهم لو رجعوا عن تخلَّفهم، فإنه سبحانه سيغفر لهم. وهذه الآيات تشتمل على تنبّؤات غيبيّة نشير إليها : ١-سَيَقُولُ لَكَ المُخَلَّفُونَ... ٢- يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلاَمَ اللَّهِ ٣- قُلْ لَنْ تَتَّبِعُونَا ... ٢- فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا ٥ ـ سَتُدْعَوْنَ إِلَى ... وستجئ تنبّوآت غيبيّة أخرى نشير إليها في محلها . بيعة الرضوان

إنّه سبحانه يشير إلى حادثة بيعة الرضوان التي عرفت تفصيلها في أثناء ذكر قصة صلح الحديبيّة ويقول سبحانه : ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَابِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَابِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ إَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَتَ فَإِنَّمَا يَنْكُتُ عَلَى نَفْسه وَمَنْ أَوْفِي مِمَا عَاهَـدَ عَلَنه اللَّهَ فَسَهُ تِيه

ويقول سبحانه : ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ المُؤْمِنِينَ اِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحَاً قَرِيباً ﴾ (الفتح/ ١٨).

نعم رضي اللـه عن المؤمنين عند المبـايعة، ولكن الرضي إنّمـا ينتج ويثمر إذا لم يحيدوا عن نهـج الصراط السوي، فثواب كل ما يقوم به المسلـم من أعمال حسنة

مشروط بحسن العاقبة، فلو ارتدَّ أو اقترف ما يوجب سخط الله عزَّ وجل فـلا ينفعه عمله .

الوعدبفتحين إنَّه سبحانه وعد المؤمنين بفتحين : فتح قريب، وفتح مبين . أمَّا الأوّل: فهو ما ذكره في الآية المتقدّمة أعنى قوله : ﴿فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ اللهُ السَّكِينِنَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحاً قَرِيباً (الفتح / ١٨). و قال : ﴿فجعل من دون ذلك فتحاً قريباً (الفتح / ٢٧). **وأمّا الثاني** : فقد أشار إليه في صدر الآية بقوله : ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً﴾ . والظاهر أنَّ المراد من الأوَّل هـ و فتـح خيبر لأنَّـه كـان أقرب الفتـوحات بعـد الحديبية.

وأمَّا الثاني فالمراد منه هو فتح مكَّة، والظاهر من سياق ا لآيات، وكلمات المفسّرين أنَّ ما يرجع إلى الفتح القريب من الآيات نزل بعد صلح الحديبيّة . الوعد بمغانم ثلاث : إنَّه سبحانه قد وعد المؤمنيـن بمغانـم ثلاث و إليك الآيـات الواردة فـي هذا الشأن :

قَدِيراً (الفتح / ٢١).

أمَّا المغانم الأولى: فالمراد منها فتح خيبر بقرينة إتَّصاله بقوله: ﴿وَأَثَابَهُم فَتْحاً قَرِيباً﴾ .

وأمّا قوله : ﴿ وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَهُ ﴾ فأيضاً انَّه تأكيد لما تقدّم أعني قوله سبحانه : ﴿وَمَغَانِمَ كَثِيرَهُ ﴾ و إنَّما ذكره مقدَّمة لقوله : ﴿فَعَجَّلَ لَكُم هَذِهِ ﴾ .

وأمَّا الثانية : أعني ما أشار إليه بقوله سبحانه : ﴿فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ﴾، فالمراد منه نفس صلح الحديبيّة، فعدّها سبحانه غنيمة للمسلمين لما ترتّب عليه َمن الفوائد.

وهذا ظاهر على القول بأنَّ الآية نزلت في أثناء عودة النبي (صلَّى الله عليه و آله و سلّم) من الحديبيّة إلى المدينة، والمسلمون و إن لم يستولوا فيها على غنائم مادّية، لكنّ اكتسبوا غنـائم معنويّة أشرنا إليها ولأجله جعل صلـح الحديبيّة في عداد الغنائم.

وأمّا قوله: ﴿وَكَفَّ أَيْدِيَ النَّاسِ عَنْكُمْ﴾ فالمراد الجماعة التي بعثوا ليطيفوا بعسكر رسول الله ليصيبوا لقريش من أصحاب أحداً، فأخذوا فأوتى بهم رسول الله، فعفيٰ عنهم، وخلّي سبيلهم، وقد كانو رموا في عسكر رسول الله الحجارة والنبل (').

وأمّا الثالثة : فهي ما أشار إليه بقوله : ﴿وَأُخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ اللَّهُ بِهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً (الفتح / ٢١).

فالظاهر أنَّ : ﴿ أُخْرَىٰ كَصفة لموصوف محذوف وهـ و ﴿ مَغَانِم ﴾ والجملة منصوبة على المحل لكونها مفعولة للفعل المتقدّم(وعدكم الله)، والتقدير«وَعَدَكُمُ اللهُ مَغَانِمَ أَخْرَى لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا بَعْدَ وَلَكِنِ اللَّهِ أَحَاطَ بِهَا» فما هو المراد من هذه الغنائم، فلعلَّ المراد غنائم قبيلة هوازن، أو كل الغنائم التي يغنمها المسلمون طيلة جهادهم في حياة النبي أو بعدها .

(١) السيرة النبويَّة لابن هشام : ج٢ ص٣١٢، و ستجيء الإشارة إليه في الآية٢٢ أعني قوله : ﴿و هو الذي كف أيديهم عنكم ... ﴾ .

نبوءة غيبيّة :

﴿وَلَوْ قَاتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَّوُا الَادْبَارَ ثُمَّ لَاَيجِدُونَ وَلِيَّا وَلاَ نَصِيراً \* سُنَّةَ اللَّهِ الَّذِينَ عَذْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً \*

وَهُوَ الَّذِي كَفَّ اَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَاَيْدِيَكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةً مِنْ بَعْدِ اَنْ اَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً﴾ (الفتح/ ٢٢-٢٢).

إنّ سورة الفتح اشتملت على أنباء غيبيّة مضى ذكر أكثرها، والآية الأولى تتضمّن الإشارة إلى واقعة غيبيّة، فالله سبحانه يبشّر عباده المؤمنين بأنّه لو ناجزهم المشركون لولّوا فراراً مهزومين على أعقابهم لايجدون وليّاً يأخذ بـأيديهم، ويذود عنهم.

ثمّ الآية الثانية تشير إلى سنّة الله سبحانه في حق أنبيائه وأوليائه، وهي أنّ نصرتهم هي سنّة الله تبارك وتعالى في أنبيائه والمؤمنين بهم إذا صدقوا وأخلصوا نيّاتهم، فيظهرهم على أعدائهم، قال سبحانه: ﴿كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ آنَا وَرُسُلِي﴾(المجادلة/ ٢١).

ولأجل أنّ سنّة الله سبحانه تقتضي اظهار الأنبياء بمظهر القوّة والغلبة، فقد كفّ أيدي المشركين عن المؤمنين في معسكر الحديبية قبل انعقاد الصلح، كما كفّ أيدي المؤمنين عنهم بعد أن أظفرهم بهم، ولعلّ الآية الثالثة تتضمّن الإشارة إلى أنّ قريشاً كانوا بعثوا أربعين رجلاً منهم أو خمسين رجلاً، وأمروهم أن يطيفوا بعسكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليصيبوا لهم من أصحابه أحداً، فأخذوا أخذاً، فأتي بهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فعفا عنهم، وخلّى سبيلهم، وقد كانوا رموا في عسكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فعفا عنهم، وخلّى سبيلهم،

 السيرة النبوية لابن هشام : ج٢ ص٣١٣، مضت هذه الرواية في تفسير الآية : (وعدكم الله مغانم كثيرة تأخذونها فعجّل لكم هذه وكفَّ أيدي الناس عنكم﴾ والفرق بين الآيتين، انَّه يذكر هناك كف أيدي الكفار عن المؤمنين، و في المقام يذكر كف كلًّا من الطائفتين عن الأخرى .

الأخذ بالحائطة للحفاظ على دماء المؤمنين :

﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَالهَدْىَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ وَلَوْلاَ رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَنُّوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْمٍ لِيُدْخِلَ اللَّهُ فِى رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً الِيماً الذَجَعَلَ اللَّهُ فِى رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً رَسُولِهِ وَعَلَى المُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَقْسَوَى وَكَانُوا أَحَقَيَّةَ حَمِيَّةَ الجَاهِلِيَةِ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِنْنَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى المُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَقْسَوَى وَكَانُوا أَحَقَى مَعْذَاباً اللَهُ مَكِنْ

الآية الأولى تشير إلى أمرين :

الحج لا يـذبح إلاّ بمني، وإلى هـذا المعنى أشار قـوله سبحانه بقـوله : ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرَام وَالهَدْيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ ﴾ . والمراد من قوله ﴿مَعْكُوفاً﴾ كونه محبوساً من أن يبلغ مَنحره بالقرب من مكّة .

٢\_ الإشارة إلى أحد أسباب الصلح مضافاً إلى ما عـرفت، وهو أنَّه كـان بين الكفَّار رجال مؤمنون ونساء مؤمنات كانوا يخفون أمرهم، وما كان جيش المؤمنين يعرفونهم، فلو اشتبكت الأسنَّة لقتلوا بأيدي المسلمين لمحـلَّ الجهالة بحـالهم،

وبذلك تصيب المسلمين معرّة ومكروه، وهو قتل المسلم بيد المسلم، وبالتالي يعيب المشركون المسلمين بـأنّهم قتلوا أهل دينهم، مضافاً إلى أنّه كان يجب عليهم الكفّارة والـديّة، ولأجل هذه الأمور مجتمعة، كفّ أيـدي المؤمنين عن المشركين، وانتهى الأمر بالصلح، لولا ذلـك لأمركم بالجهاد، وإليه الإشارة في قـوله تعالى : فولَوْلا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَوهُم فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَعَرَّة بِغْيرِ عِلْمٍ ».

نعم قضت حكمته بـذلك ليدخل في رحمته أُولئك المؤمنيـن غير المتميّزين، وينجوبهم من القتل، ويحفظ جيش المسلمين من لحوق المعرّة والندامة بهم.

ولو كان المؤمنون مميّزين عن الكفّار، لعذّب الذين كفروا من أهل مكة، ولكن لم يعذّبهم (بأيديكم) رعاية لحرمة من اختلط بهم من المؤمنين وإليه يشير قوله : ﴿لِيُدْخِلَ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً اليماً (الفتح/ ٢٥). ثمّ إنّه سبحانه يشير إلى جهة استحقاقهم العذاب، وهي رسوخ حميّة الجاهلية، وأنَفَتِها وعاداتها في قلوبهم، والمراد منها التشبّث، والتمسّك بما كان عليه آباؤهم، فقد كانت عادة آبائهم في الجاهلية أن لا يذعنوا لأحد ولا ينقادوا له، وعلى ذلك أصبحوا بعد ظهور الإسلام، فكانوا يقولون:

«قد قتل محمد وأصحابه آباءنا وإخواننا، فلو دخل علينا في منازلنا لتحدّثت العـرب انّهم دخلـوا علينـا على رغـم أنفنا»، وهـذا هـو الذي سمّـاه تعـالي الحميّـة

الجاهلية، أي أنفتهم من الإقرار لمحمد بالرسالة، وحتى الاستفتّاح ببسم الله الرحمن الرحيم، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةُ الحاهليّة ﴾ .

ولكنه سبحانه لايترك المؤمنين وأنفسهم وفأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين ... ﴾ .

٤١٨

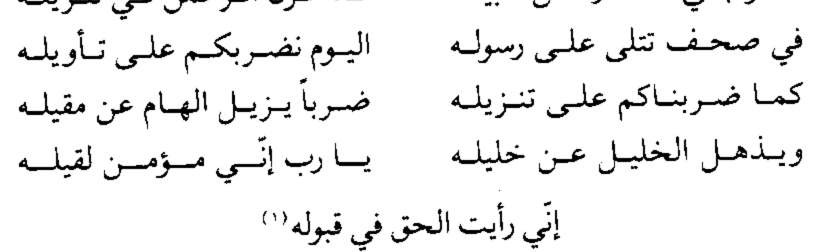
استفسارهم عن علَّة عدم تحقَّق الرؤيا :

قد حدّث رسول الله قومه عندما عزم الرحيل لأداء فرض العمرة بـأنّه رأى رؤيا انّهم دخلوا المسجد الحرام وحلّقوا روؤسهم، ولكنّهـم لمّا رجعوا من الحديبية بعد أن منعوا من زيـارة البيت والإطافة بـه، قال بعض أصحابـه: ألم تقل يا رسـول الله انّك تدخل مكّـة آمنا؟ قال: بلى، اَفَقلت لكم مـن عامي هذا؟ قالوا: لا. قـال: فهو كما قال لي جبرئيل، وإليه أشار سبحانه بقوله:

﴿لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ المَسْجِدَ الحَرَامِ اِنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُؤوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لاَ تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتُحاً قَرِيباً﴾(الفتح/ ٢٧).

والآية تشير إلى عمرة القضاء التي أتى بها رسول الله في السنة التالية للحديبية، وهي سنة سبع من الهجرة في ذي القعدة الحرام، وهو الشهر الـذي صدّه فيه المشركون عن المسجد الحرام، فخرج النبي، ودخل مكّة مع أصحابه معتمرين، فأقاموا بمكّة ثلاثة أيام، ثم رجعوا إلى المدينة، فلمّا قدم رسول الله مكة أمر أصحابه، فقال: اكشفوا عن المناكب واسعوا في الطواف، ليرى المشركون جلدهم وقوتهم، وكان أهل مكّة من النساء والصبيان ينظرون إليهم، وهم يطوفون بالبيت، وكان عبد الله بن رواحة يرتجز بين يدي رسول الله متوشّحاً سيفه، ويقول:

خلوا بني الكفِّار عن سبيله قد أنزل الرحمن في تنزيله



(١)السيرة النبويّة لابن هشام : ج٢ ص ٣٧٠\_٣٧٢، ومجمع البيان : ج٩ ص١٩١(طبع بيروت). 219

والمراد من قوله : ﴿فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً﴾ هو فتح خيبر، وتقدمت الإشارة إليه في قوله : ﴿فَاَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَاَثَابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً﴾ .

التنبّوء بظهور الإسلام على الدين كلّه :

ثم إنّه سبحانه توطيداً لقلوب المسلمين وطمأنتهم، تنبّأ لهم بأنّ رسالة الرسول(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ستنتشر في أرجاء العالم وستظهر على الدين كلّه قال سبحانه : ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدَىٰ وَدِينِ الحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً﴾(الفتح/ ٢٨).

وقد جاء هـذا التنبّۇ في غير موضع من القرآن (') وهل المراد مـن ظهوره، هو ظهوره بالحجّة والبـرهان، وسطوع الدليل، أو المراد ظهوره بـالقهر والغلبة والقوّة، أو الأعم منهما، ولعلّ الثـالث أوفـق، وذلك كلّمـا ازدادت المدنيّة، وتطورت وسـائل الإرتبـاط العالمي بين الشعـوب بعضها ببعـض، تجلّت تلك الحقيقـة بنحو أكثر وضوحاً، وهذا يؤيّد دعوى ظهوره بالحجّة والبرهان.

وأمّا ظهوره بالقوّة والقهر مضافاً إلى ذلك، فهو مرهون بظهور طلائع وتباشير الدولة الحقّة العالمية، التي وعدت بها رسالة السماء الخاتمة، وأسمتها بالدولة المهدية، وقال الإمام الصادق(عليه السلام) في تفسير الآية : «والله ما نزل تأويلها بعد

# ۶ - غزوة ذات السلاسل

إنَّ غزوة ذات السلاسل بالنحو الذي سيمر عليك ذكره في هذا الفصل انفردت بنقله جملة من أعلام الإمامية و مفاده :

إنّ أعرابياً جاء إلى النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فجثا بين يديه، و قال له : جئتك لأنصح لك . قال : و ما نصيحتك؟ قال : قوم من العرب قد اجتمعوا بوادي الرمل، و عملوا على أن يبيتوك بالمدينة. و وصفهم له، فأمر النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن ينادى بالصلاة جامعة، فاجتمع المسلمون، و صعد المنبر فحمد الله و أثنى عليه، ثمّ قال : أيّها الناس إنّ هذا عدوّ الله و عدوّكم قد عمل على أن يبيتكم فمن لهم، فقام جماعة من أهل الصفة، فقالوا : نحن نخرج إليهم يا رسول منه فولّ علينا من شئت، فأقرع بينهم، فخرجت القرعة على ثمانين رجلاً منهم و من عيرهم، فاستدعى أبابكر، فقال له : خذ اللواء و امض إلى بني سليم، فانّهم قريب من الحرة، فمضى و معه القوم حتى قارب أرضهم، و كانت كثيرة الحجارة و الشجر، من الحرة، فمضى و معه القوم حتى قارب أرضهم، و كانت كثيرة الحجارة و الشجر، وهم ببطن الوادي و المنحدر إليه صعب، فلمّا صار أبوبكر إلى الوادي، و أراد الانحدار، خرجوا إليه فهزموه و قتلوا من المسلمين جمعاً كثيراً، و انهزم أبوبكر من وهم ببطن الوادي و المنحدر إليه صعب، فلمّا صار أبوبكر إلى الوادي، و أراد وبعثه إليهم، فكرة النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) عقده لعمر بن الخطاب وبعثه إليهم، فكرة النبي إصلّى الله عليه و آله و سلّم) عقده لعمر بن الخطاب وبعثه إليهم، فكمنوا له تحت الحجارة و الشجر، فلمّا ذهب ليهبط خرجوا إليه وبعثه إليهم، فكمنوا له تحت الحجارة و الشجر، فلمّا ذهب ليهبط خرجوا إليه

العاص: ابعثني يا رسول الله إليهم، فإنَّ الحرب خدعة، فلعلَّي أخدعهم، فأنفذه مع جماعة و وصّاه، فلمّا صار إلى الوادي خرجوا إليه فهزموه و قتلوا من أصحابه جماعة.

و مكث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أيّاماً يدعو عليهم ثمّ دعى أمير المؤمنين (عليه السلام) فعقد له ثمّ قال : أرسلته كرّاراً غير فرار، ثمّ رفع يديه إلى السماء و قال : «اللّهمّ إن كنت تعلم أنّي رسولنك فاحفظني فيه و افعل به و افعل ... » فدعا له ما شاء و خرج علي بن أبي طالب (عليه السلام) و خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لتشييعه، و بلغ معه إلى مسجد الأحزاب، و علي (عليه السلام) على فرس أشقر، مهلوب عليه بردان يمانيّان، و في يده قناة خطّية، فشيّعه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و دعا له، و أنفذ معه فيمن أنفذ أبابكر و عمر و عمرو بن العاص، فسار بهم نحو العراق متنكّباً للطريق، حتى ظنّوا أنّه يريد بهم غير ذلك الوجه، ثمّ أخذ بهم على محجّة غامضة، فسار بهم حتى استقبل الوادي من فمه، و كان يسير الليل و يكمن النهار، فلمّا قرب من الوادي أمر أصحابه أن يعلموا الخيل<sup>(۱)</sup>و وقفهم مكاناً، و قال : لاتبرحوا و انتبذ أمامهم، فأقام ناحية منهم.

فلما رأى عمرو بن العاص ما صنع لم يشك أنّ الفتح يكون له، فقال لأبي بكر: أنا أعلم بهذه البلاد من علي (عليه السلام)، و فيها ما هو أشد علينا من بني سليم، وهي الضباع و الذئاب، فإن خرجت علينا خفت أن تقطّعنا، فكلّمه يخل عنّا نعلوا الوادي، قال: فانطلق أبوبكر فكلّمه فأطال، فلم يجبه أمير المؤمنين (عليه السلام) حرفاً واحداً، فرجع إليهم فقال: لا و الله ما أجابني حرفاً واحداً، فقال عمرو بن العاص لعمر بن الخطاب: أنت أقوى عليه، فانطلق عمر فخاطبه، فصنع به مثل ما صنع بأبي بكر، فرجع إليهم فقال: لا و الله ما أجابني حرفاً واحداً، فقال عمرو بن العاص لعمر بن الخطاب: أنت أقوى عليه، فانطلق عمر فخاطبه، فصنع به مثل ما صنع بأبي بكر، فرجع إليهم فأخبرهم انّه لم يجبه، فقال عمرو بن العاص: إنّه ما صنع بأبي بكر، فرجع إليهم فأخبرهم انّه لم يجبه، فقال عمرو بن العاص: إنّه ما صنع بأبي يكر، فرجع إليهم فأخبرهم انّه لم يجبه، فقال عمرو بن العاص: إنّه ما صنع بأبي بكر، فرجع إليهم فأخبرهم انّه لم يجبه، فقال عمرو بن العاص: إنّه والنبغي أن نضيع أنفسنا انطلقوا بنا نعلوا الوادي. فقال له المسلمون: لا والله ما نفعل، أمرنا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن نسمع لعلي (عليه السلام) ونطيع فنترك أمره و نطيع لك و نسمع، فلم يزالوا كذلك حتى أحسّ أمير المؤمنين (عليه السلام) بالفجر، فكبس القوم و هم غارون، فأمكنه الله تعالى منهم، و نزلت على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في والعاديات ضبّحاً... إلى

(١) يعلموا الخيل : يعلّقون عليها صوفاً ملوناً في الحرب .

آخرها في فيشر النبيّ (صلّى الله عليه وآله وسلّم) أصحابه بالفتح، و أمرهم أن يستقبلوا أمير المؤمنين (عليه السلام)، فاستقبلوه و النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يتقدّمهم فقاموا له صفين، فلمّا أبصر بالنبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ترجّل له عن فرسه، فقال له النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم): اركب فإنّ الله و رسوله عنك راضيان، فبكى أمير المؤمنين (عليه السلام) فرحاً، فقال له النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم): يا عليّ لولا أنّني اشفت أن تقول فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصارى في المسيح عيسى بن مريم، لقلت فيك اليوم مقالاً لا تمر بملاً من الناس إلاً أخذوا التراب من تحت قدميك<sup>(1)</sup>.

و قال أمين الإسلام الطبرسي :

قيل نزلت السورة لمما بعث النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) علياً (عليه السلام) إلى ذات السلاسل فأوقع بهم، و ذلك بعد أن بعث عليهم مراراً غيره من الصحابة، فرجع كل منهم إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، و هو المروي عن أبي عبد الله (عليه السلام) في حديث طويل قال: و سمّيت هذه الغزوة ذات السلاسل لأنّه أسر منهم و قتل وسبى وشدّ أسراهم في الحبال، مكتفين كأنّهم في السلاسل، و لمّا نزلت السورة خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى الناس، فصلّى بهم الغداة و قرأ فيها و العاديات، فلمّا فرغ من صلاته. قال أصحابه: هذه سورة لم نعرفها. فقال رسول الله: نعم إنّ علياً ظفر بأعداء الله، وبشّرني بذلك جبرئيل (عليه السلام) في هذه الليلة، فقدم عليّ (عليه السلام) بعد أيام الذات ما الأ

بالغنائم و الأساري (^).

\* \* \*

(١) لإرشاد للشيخ المفيد: ص٨٨٨ و تفسير فرات: ص٢٢٢ إلى ٢٢٢، و تفسير القمي: ج٢ ص٢٣٩-٢٣٩ مع زيادات في الأخير، و قد نقل ما جاء فيه من الفضائل في الشرح الحديدي :ج ٩ ص١٩٨ و مناقب المغازي : ص٢٣٧ و٢٣٨ و غيرهما. (٢) مجمع البيان : ج١٠ ص٨٠٢ ط بيروت.

هذا ما رواه جمع من أعلام الشيعة الإماميّة إلاّ أنّ ما يذكره أصحاب السير و المغازي (') من أهل السنّة يغاير ما حكيناه لك، و هؤلاء لايتعرّضون بالذكر بتاتاً إلى دور شخصية الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) كما لايذكرون نزول الآيات في تلك المناسبة، و مع ذلك يختلفون في تحديد موضع الغزوة و القبيلة المحاربة فيه، فيسمّيه ابن هشام بأرض بني عذرة، بينما نجد الواقدي في مغازية يشير إليهم بقوله : إنّ جمعاً من بَلِيّ وقضاعة قد تجمّعوا يريدون أن يدنوا إلى أطراف رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، و من أراد الوقوف على مضانّها، فليرجع إلى محالها.

السر في انتصار علي (عليه السلام) دون من عداه :

إنّ الحنكة و البراعة الحربيّة التي انتهجها أمير المؤمنين(عليه السلام) هي التي كفلت له الانتصار حيث تكمن في الأساليب الحربية التي نستعرضها لك فيما يلي :

١ ـ تغيير مسير الجيش لإيهام العدو بعـدم القصد للمبـاغتة و المهـاجمة، وحتى لايصل خبرهم إليهم عن طريق أعراب البادية و القبائل المجاورة .

۲ \_ اتّخـاذ الليل ستراً و حجـاباً عن أعين الجـواسيس، و طلائع المقـاتلين، فقد سار ليلاً و اختباً نهاراً.

٣\_المهاجمة ليلاً و المباغتة لهم في عقر دارهم، و هم غاطّون في سبات

الغفلة و النوم .

۴ ـ البأس و الحميّة و الشجاعة التي أبداها عند الهجوم على مواقعهم حيث لم يترك لهم أيَّة فرصة للمقابلة والدفاع عن أنفسهم، فلم يكد ينادي المنادي منهم بالاستنفار، إلا وقد كبس القوم برمّتهم، و سقطوا في أيدي المسلمين.

وأمّا الآيات النازلة في هذه الواقعة، فعلى حسب ما نقلناه هي سورة العاديات بأكملها بمناسبة تلك الواقعة و إليك تفسير ما تضمّنته .

﴿وَالعَادِيَاتِ ضَبْحاً \* فَالمُورِيَاتِ قَدْحاً \* فَالمُغِيرَاتِ صُبْحاً \* فَانَزُنَ بِهِ نَقْعاً \* فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً \* إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ \* وَإِنَّهُ لِحُبِّ الحَيْرِ لَشَدِيدٌ \* اَفَلاَ يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي القُبُورِ \* وَحُصَّلَ مَا فِي الصُّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُم بِهِم يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ \* .

إنّ السياق العـام الذي تضمّنته الآيـات الشريفة يوحـي بأنّ السورة مكّيـة لكون فواصلها متقـاربة، ولكن المضمون يدل علـي أنها من السور المدينـة، حيث تتناول الحكاية عن خيل الغزاة، وقد شرع الجهاد في المدينة.

وَالعَادِيَات؟ : من العدو وهو الجري بسرعة .

فضبحاً»: و الضبح صوت أنف اس الخيل عنـد عدوهـا، والمعنى لأقسـم بالخيل التي تعدو وهي تضبح .

فَالمُورِيَاتِ قَدْحاً «الايراء» : إخراج، «القدح» : الضرب. يقال : قَـدَحَ فَالمُورِيَاتِ قَدْحاً (المراد الشرر المتطاير الذي ينتج من اصطكاك فأورى : إذا أخرج النار بالقدح، والمراد الشرر المتطاير الذي ينتج من اصطكاك حوافر الخيل إذا عدت فوق الحجارة والأرض المحصبة .

فَالمُغِيرَاتِ صُبْحاً﴾ الإغـارة : الهجوم على العـدو بغتة بـالخيـل، فأقسـم بالخيل الهاجمة على العدو بغتة في وقت الصبح .

أَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعاً الإثارة : هو تهييج الغبار ونحوه، والنقع : الغبار، والمعنى إطارة الغبار من على وجه الأرض .

فوَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً) الوسط والتوسّط :بمعنى واحد، والضمير المجرور يرجع إلى الصبح، أو إلى النقع، والمعنى فصرن في وقت الصبح في وسط الجمع، والمراد منه كتيبة العدو.

﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ الكنود: الكفور، والآية كقوله: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ

لَكَفُورَ﴾(الحج/ ۶۶) وهو إخبار عمّا في طبع الإنسان مـن اتّباع الهـوي والإنكباب على عرض الدنيا، وفيه تعريض للقوم المغار عليهم .

وَاِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ» : أي انَّ الإنسان على كفرانه بأنعم ربَّه شاهد فانَّ «الإنسان على نفسه بصيرة».

﴿وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ : أي إنَّ الإنسان لأجل حبِّ المال لبخيل شحيح .

أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي القُبُورِ \* وَحُصَّلَ مَا فِي الصُّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ \* أَي أَفلا يعلم الإنسان أَنَّ لَكفرانه بنعمة ربّه، تبعة ستلحقه وسيجازى يوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ \* أي أفلا يعلم الإنسان أنَّ لكفرانه بنعمة ربّه، تبعة ستلحقه وسيجازى بها إذا أخرج ما في القبور من الأبدان، وحصّل ما في الصدور من سرائرها، وانّ ربهم خبير بسرائرهم، فيجازيهم ما فيها أنها بنعمة ما إنسان أنَّ لكفرانه بنعمة ما إنها بنعمة ما الإنسان أنَّ لكفرانه بنعمة ما إنها بنعمة ما الإنسان أنَّ لكفرانه بنعمة ما إنها بنعمة ما الإنسان أنَّ لكفرانه بنعمة ما إنها بنعمة ما الإنه بنعمة ما الإنسان أنَّ لكفرانه بنعمة أولا بنها الما إنها ما إذا أخرج ما في القبور من الأبدان، وحصّل ما في الصدور من سرائرها، وانّ ربهم خبير بسرائرهم، فيجازيهم بما فيها إذا أخرج ما في القبور من الأبدان، وحصّل ما في الصدور من سرائرها، وانّ ربهم خبير بسرائرهم، فيجازيهم بما فيها إذا أخرج ما في القبور من الأبدان، وحصّل ما في الصدور من سرائرها، وانّ ما في الما بن الما إذا أخرج ما في القبور من الأبدان، وحصّل ما في الصدور من سرائرها، وانّ ما في الما في الما إذا أخرج ما في الما إذا أخرج ما في الفي الما إذا أخرج ما في القبور من الأبدان، وحصّل ما في الصدور من سرائرها، وانّ ما في خبير بسرائرهم، فيجازيهم بما فيها .

بقي في تقسير الآيات بيان نكتتين : ١- ما هو سر الحلف بالعاديات ، فالموريات ، فالمغيرات . ٢- ما هي الصلة بين الحلف بها والجواب عن القسم بقوله : إنَّ الإِنْسَانَ لِرَبَةٍ لَكَنُودٌ \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ \* وَإِنَّهُ لِحُبَّ الحَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ إنّ كثيراً من التفاسير تتضمّن سرّ الحلف بها ، ولم يذكر سرّ الصلة بينهما بل أهمله في جميع الأقسام الواردة في القرآن ، وهو أمر عجيب .

ظلَّ السيف، ولا يقيم الناس إلاّ السيف، والسيوف مقاليد الجنّة والنار»<sup>(.)</sup>. وعنه(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أيضاً قال : «إنّ أفضل عمل المؤمنين الجهاد في سبيل الله»<sup>(۱)</sup>.

إلى غير ذلك من الروايات الواردة في شرف الجهاد مضافاً إلى قوله سبحانه : ﴿وَاَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُم مِنْ قُوَةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ﴾(الأنفال/ ۶۰).

هذا برمّته حول سرّ الحلف بهذه الأشياء، بقي الحديث عن بيان المناسبة بين القسم بهذه الأشياء والجواب عنها بجملة ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ فنقول : إنّ قوله سبحانه : ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي اَحْسَنِ تَقْوِيم \* ثُمَّ رَدَدْنَاهُ اَسْفَلَ سَافِلِينَ \* إِلاَّ الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ اَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾ (التين/ ٢-٩).

يشهد بأنّ للإنسان قدرة على السمو إلى أعلى درجات الكمال، وكذلك له قـابلية علـى الإنحطاط إلـى أدنـى المستويـات كما يشهد بهـذين الأمـريـن قولـه : (تُمَّ رَدَدْنَاه ... ) وقوله : ﴿إِلاَّ الَّذِينَ ... )، وعلى ضوء ذلك، فالإنسان ربّما يصل عند اتصافه بجملـة تلك الملكات السامية إلى درجة يستحـق أن يحلف لا به فقط، بل بخيله و ما يطرأ عليه من العوارض المذكورة .

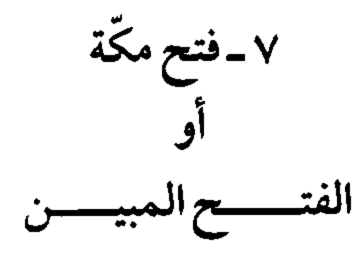
وربّما ينحط عـن تلك الرتبة إلـي حد يكون فيه جـاحداً بكل أنعُم ربّـه وفضله عليه كما قال سبحانه : ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبَّهِ لَكَنُودٌ ﴾ وفي آية أُخرى : ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبَّهِ

لَكَفُورٌ (الحج/ ۶۶) وفي آية ثالثة : ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ (إبراهيم/ ۳۴) وفي آية رابعة : ﴿إِنَّهُ كَانَ ظُلُوماً جَهُولاً﴾(الأحزاب/ ٧٢) وفي نفس تلك السورة : ﴿وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ ("). (١) وسائل الشيعة : ج ۶ ص ۴۵ . (٢) نهج الفصاحة: ص١٢٠.

ETV.

(٣) إنَّ دراسة الأقسام الواردة في القرآن البالغ عددها قرابة أربعين حلفاً، من الأبحاث والدراسات

الجديرة بـالإهتمام، و قد كتب ابن القيم كتـاباً حولها و أسماه «الأقسـام في القرآن» 🕰



إنَّ أوَّل بيت وضع لعبادة الله وتوحيده وتقديسه ، هو الكعبة بيت الله الحرام ، وقد اندرست آثاره وعفيت رسومه في حادثة الطوفان في زمن نبي الله نوح (عليه السلام) ، ثم بقي على تلك الحال إلى زمن إبراهيم (عليه السلام) ، فأمره عزّ وجلّ بإقامة قواعده وتشييد أركانه ليكون مثابة للناس وأمناً ، قال سبحانه : ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا البَيْتَ مَنَابَةً لِلنَّاسِ وَاَمْناً وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَام إبْرَاهِيمَ مُصَلِّي وَعَهِدْنَا إلَى إِبْرَاهِيمَ وَ طَهِّراً بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالعَاكِفِينَ وَالرُّحْعِ السُّجُودِ (البقره/ ١٢٥) .

وقد ظلَّ البيت الحرام على تلك الوتيرة مدة مديدة من الزمن حتّى تمكّن الشرك من النفوذ إلى نفوس القاطنين في ضواحيه، وذلك في زمن قصي بن كلاب<sup>(١)</sup>وعندما بعث النبي الأكرم كانت الأصنام منصوبة وتحيط بالبيت الحرام، وتعلوها أعلام الكفر والشرك.

ولكنّه أهمل الجانب المهم منها و هو بيان الصلة بين المقسم به و جوابه. نعم قام ولدي الفاضل المجاهد الشهيد الشيخ أبو القاسم الرزاقي «قدس الله سره» بهذه المهمة و أفرده بالتأليف باللغة الفارسية و إنّي أرجو أن يقوم أحد البارعين في اللغتين، بنقله إلى اللغة العربية، فإنّه خير كتاب في هذا الموضوع و قد طبع بتقديم منّا أيام حياته، و لقد لقي ربّه مضرّجاً بدمه أثناء الحرب المفروضة على الشعب المسلم في إيران، و قد أسقطت طائرته، فاستشهد هو و قرابة أربعين شخصاً، بين عالم و كاتب وسياسي محنّك، حشرهم الله مع النبي (صلّى الله عليه و آله وسلّم) والأئمة المعصومين (عليهم السلام) و قد أحرق الحادث قلبي و اراق دموعي .

ولما وقع إبرام الصلح بين النبي الأكرم، وقريش عبدة الأوثان وسدنة الكعبة، واتّفقوا على أن يتجنّبوا كل ما من شأنه إثارة الحرب بينهما طيلة عشرة أعوام، لم يكن يتبادر في خلد أحد انّ النبي الأكرم سوف تسنح له الفرصة لفتح ذلك الحصن المنيع للشرك، ويوقعه في شراك الأسر و الذلّة والمسكنة.

لكنَّه سبحانيه عندما رجع رسوله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) من صلح الحديبية عازماً الدخول إلى المدينة وعده بفتحين :

۱\_الفتح القريب . ۲\_الفتح المبين .

أمّا الأوّل فقـد أشـار إليـه بقـولـه : ﴿وَأَثَـابَهُـمٌ فَتُحاً قَـرِيباً﴾(الفتح/ ١٨) وقال : ﴿فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتُحاً قَرِيباً﴾(الفتح/ ٢٧).

وأمّا الثـاني فهو الـذي ورد في صدر هذه السـورة وقال : ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَـكَ فَتُحاً مُبِيناً﴾ .

أمّا الفتح القريب فقد سلف أن ذكرنا انّه فتح خيبر.

أمَّا الفتح المبيـن فهو فتح مكَّة، ولم يكـن يعلم أحد من الصحابـة المراد من ذلك الفتح المبين، الذي تنبَّأ به الوحي قبـل مجيئه، غير أنَّه لم تشارف السنتان على الانقضاء بعـد نزول تلك الآية إلاّ وقـد ظهرت الخيانة مـن قريش لبنود ذلـك الصلح،

وعندها سنحت الفرصة للنبي(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) بعد أنَّ تمكَّن من بناء جيش قوي له٬أن ينقض أركان الشرك ويهاجمهم في عقر دارهم .

بيانه قد كمان من بنود الصلح : إنَّ من أحبَّ أن يدخل في عقبد قريش وعهدهم فليدخل فيه. فدخلت بنوبكر في عقد قريش وعهدهم، و دخلت خبزاعة في عقد رسول الله (صلّي الله عليه و آله و سلّم) وعهده.

فلمّا كانت الهدنة اغتنمها طائفة من بني بكر، فخرج نوفل بن معاوية في جمع حتى باغـت خزاعة وهم على الـوتير، ماء لهم، فـأصابوا منهم رجلاً واقتتلـوا وأعانت قريش بني بكر بالسلاح، وقاتـل معهم من قريـش مَنْ قاتل، بالليـل مستخفياً حتى ساقوا خـزاعة إلى الحرم. فلمّا دخلت خزاعة مكّـة لجأوا إلى دار«بديـل بن ورقاء»، ودار مولى لهم يقـال له«رافع»، فلمّا تظاهرت بنـوبكر وقريش على خزاعـة، وأصابوا منهـم مـا أصابـوا، ونقضـوا مـا كان بينهـم وبيـن رسـول اللـه من العهـد والميثـاق، وما استحلّوا مـن خزاعة، خرج «عمرو بن سـالم» الخزاعي حتى قدم على رسول الله المدينة، فدخل المسجد فانتصب قائماً وقال :

يارب إنّي ناشد محمدا حلف أبينا و أبيه الأتلدا كنت لنا أباً وكنا ولدا ثمت أسلمنا فلم ننزع يدا فانصر هداك الله نصراً أبدا وادع عبادالله يأتوا مددا هم بيتونا بالوتير هجدا وقتلونا ركّعاً وسجدا

ولمّا سمع رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) شعره، ووقف على صدق مقاله، قال: نصرتَ يا عمرو بن سالم.

ثم خرج «بديـل بن ورقـاء» في نفـر من خـزاعة حتـى قدمـوا على رسـول الله المدينة، فأخبروه بمـا أُصيب منهم وبمظاهرة قريش بني بكـر عليهم، ومضى «بديل ابن ورقاء»، وأصحابه حتى لقوا أباسفيان بـن حرب بعسفان قد بعثته قريش إلى رسول

ماوراءك؟ قال : جئت محمداً، فكلّمته فو الله ماردّ عليّ شيئاً .

ثم إنّ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أعلم الناس بعزمه على المسير لفتح مكة، ودعاهم لإعداد العدّة لذلك وقال : «اللّهمّ خذ العيون والأخبار عن قريش حتى نبغتها».

كتاب صحابي الى قريش: لمّا أجمع رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) على المسير إلى مكة، كتب حاطب بن أبي بلتعة كتاباً إلى قريش، يخبرهم بالذي أجمع عليه أمر رسول الله، من السير إليهم، ثم أعطاه امرأة تدعمي سارة () وجعل لهما أجراً على أن تبلّغه قريشاً، فجعلته في رأسها، ثم فتلت عليها قرونها، ثـم خرجت به، وأتى رسول الله الخبر من السماء بما صنع حـاطب، فبعث على بن أبي طـالب، والزبيربن العوّام \_ رضي الله عنهما ـ فقـال: أدركا امرأة، قد حملت رسالـة حاطب إلى قريش يبلغهـم ما أجمعنا عليه، فخرجا حتى أدركاها بـذي الحليفة، فـاستنزلاها، ففتَّشـا رحلها، فلـم يجدا شيئاً، فقال لها علي بن أبي طالب : إنّي أحلف بالله، ما كذب رسول الله، وما كذبنا ولتخرجنَّ هذا الكتاب أو لنكشفنَّك (٢).

(٢) و شارة مود و لا يي عمرو بن صيفي بن هسام الله (سول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : أمسلمة مكة إلى المدينة بعد بدر بسنتين فقال لها رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : أمسلمة جئت؟ قالت : لا. قال : فما جاء بك؟ قالت : كنتم الأصل و العشيرة و الموالي و قد ذهب موالي و احتجت حاجة شديدة، فقدمت عليكم لتعطوني و تكسوني و تحملوني . قال : فأين أنت من شبان مكّة ، و كانت مغنّية نائحة قالت : مع قالت : ما طلب منّي بعد وقعة بدر، فحث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عليها بني المصل و العشيرة و الموالي و قد ذهب موالي و احتجت حاجة شديدة، فقدمت عليكم قالت : ما طلب منّي بعد وقعة بدر، فحث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عليها بني قالت : ما طلب منّي بعد وقعة بدر، فحث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عليها بني عبد المطلب، فكسوها و حملوها و أعطوها نفقة . لاحظ مجمع البيان : ج٥ صـ٢٩ .

<sup>(</sup>۱) و سارة مولاة لأبي عمرو بن صيفي بن هشام أتت رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) من

فلمّا رأت الجـد منـه قـالـت : أعـرض، فـأعـرض، فحلّـت قـرون رأسهـا، فاستخرجت الكتاب منها، فدفعته إليه، فأتـى به رسول الله، فدعى رسول الله حاطباً فقال : يا حاطب ما حملك على هذا؟ فقال : يـا رسول الله : إنّي لمؤمن بالله ورسوله ما غيّرت ولا بدّلـت، ولكنّي كنت امرءاً ليس لي في القوم مـن أصل ولا عشيرة، وكان لي بين أظهرهم ولد و أهل، فصانعتهم عليهم.

فأنزل الله تعالى في حاطب :

٢ - ﴿ إِنْ يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَٱلْسِنتَهُمْ بِالسُّوءِ وَوَدُوا لَوْ تَكْفُرُونَ ﴾ .

٣- ﴿ لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ بَوْمَ القَيامَةِ بَفْصِلُ بَيْنَكُم وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ٨.

٥- ﴿رَبَّنَا لاَ تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا اِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾.
٥- ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كانَ يَرجُواْ اللَّهَ وَاليَوْمَ الآخِرِ وَمَنْ يَتَوَلَّ فِإِنَّ اللَّهَ هُوَ الغَنِيُّ العَنِي الحَكِيمُ ﴾.

٧- ﴿ عَسَى اللَّهُ أَن يَجعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَّوَدَّةً وَاللَّهُ قَدِيرٌ وَاللَّهُ

# غَفُورٌ رُحِيمٍ (الممتحنة/ ٧\_٧).

المستفاد من الآيات :

إِنَّ الآية الأولى تمنع المسلمين عن اتّخاذ الكافرين أولياء لهم، وتشدّد النكير على التقرب إليهم بالمودّة والمحبّة والاخاء، إلاّ أنّها لم تعن بـذلك أن لا تكون هناك صلة على الإطلاق بأي نحو كان مع الكافرين، بل لا تمنع من عقد علاقات تجارية أوسياسية بشرط أن لا تصل إلى حدّ المودّة الممنوعة .

نعم لـو أصبحت تلك العقـود والاتفاقات السياسيـة والتجارية بشقّيهـا، سبباً للاضرار بـالمصلحة الخاصة أو العامـة للمسلمين، فلا شك في حـرمتهما، وقضية الأندلس خير شاهد لنا في المقام، وما تـرتّب ونجم عن أخطاء حكّامها من مصائب وويلات، قضت على الدولة الإسلامية برمّتها هناك.

ثم إنَّ الآيـة الثانيـة تلقي بمـزيد مـن الضوء علـى ذلك الأمـر، فتوضـح لنا انّ الكافرين لو سنحت الفرصة لهـم للظفر بالمسلمين، لأصبحوا لكم أعداءً، ولامتدت سطوتهم إليكم ولأوقعوا فيكـم الإيذاء، وساموكم سوء العذاب، ولنتاولـوكم بألسنتهم بالشتم والسب، ولودّوا لكم الرجوع عن دينكم .

والآية الثالثة تفيد انَّ الـوشائج العرقية إنَّما تنفعكم يوم القيامـة إذا كان صاحبها محدد المقدمة بالسرأي المصالمة المحمد ان معادَ مَنْ يَشُرُ مُنَم ما مُ

موحد العقيدة والمبدأ كما يشير إليه قوله سبحانه : ﴿ لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ ... ﴾ .

ولمّا كان هناك احتياج وافتقار إلى أسوة تكون مثالًا يقتدي بـه المسلمون في مجالي التولّي والتبرّي ممّن كانوا يعيشون معه، تناول الوحي هذا الأمر بذكر قضية نبي الله إبراهيم(عليه السلام) ومن معه فقد تبرّأوا من الكافرين، على الرغم من الصلات العرقية والقبلية التي كانت تسربطهم بهم، قال سبحانه : ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَاؤُا مِنْكُم وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ العَدَ أَوَةُ وَالبَغْضَاءُ أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ ٢

ثم إنّه سبحانه يستثني في هذه الآية شيئاً وهو: ﴿اِلاَّ قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأُسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا اَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ﴾ .

وعند ئذٍ يجري الكلام فـي التنبيه علـي ما هـو المراد بـالمستثنى منـه فنقول : قد ورد قبل الاستثناء جملتان والاستثناء يرجع الي واحد منهما وهما عبارة عن .

١- ﴿ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ ﴾
 ٢- ﴿ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَآؤًا مِنْكُم ﴾

وارجاع الاستثناء إلى الجملة الأولى بعيد عن السياق لأنّ معناه حينئذ: إنّ إبراهيم أُسوة في كل شيء إلّا في هذا المورد، وهذا لا يتناسب مع مقام نبوّته، ومع قوله سبحانه في حقّه: ﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ وَلِيُّ المُؤْمِنِينَ﴾(آل عمران/ ۶٨).

فإذا كان إبراهيم أولى بأن يتبعـه النبـي الأكرم، فكيـف لا يكـون أسوة علـي الاطلاق .

على أنّ الآيات الكريمة الواردة في استغفار إبراهيم تعرب عن أنّ عدته بالاستغفار لأبيه كان عملاً حسناً وواقعاً في محلّه، وذلك لأنّه وعده عندما يحتمل انّه سيعود إلى فطرته السليمة، ويقطع أواصره بالوثنية قال سبحانه:

﴿وَما كانَ استِغْفَارُ إبْراهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَـدَها إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوٌ

للَّهِ تَبَرَّأُ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ حَلِيمٍ ﴾ (التوبة / ١١٢).

وهذا يعرب عن أنّ الوعد إنّما كان في زمن كان يؤمل فيه منه الصلاح والرشد، ولذلك لمّا استولى اليأس، وفقد الأمل بتحقّق ذلك الأمر، تبرّأ منه،وعلى ذلك يتعيّن القول برجوع الاستثناء إلى الجملة التالية لأنّ مفادها انّ إبراهيم ومن كان معه تبرّأوا من جميع من كان يمت إليهم بصلة في قومهم، مع انّ إبراهيم لم يتبرّأ من أبيه، ولأجل ذلك جاء بالاستثناء ومعناه : إنّ إبراهيم وأتباعه قالوا لقومهم : إنّا برءآؤا منكم، إلّا إبراهيم، فلم يتبرّأ من أبيه وهذا هو المستفاد من الآيات .

ثم إنّه سبحانه أعاد حديث الأسوة لأهمّيته، وانّه إنّما ينتفع بها المؤمنون أي الذين يرجون ثواب الإيمان بالله سبحانه، وما وعد الله به المؤمنين في الآخرة، غير أنّ من رفض حديث الأسوة، وتولّى أعداء الله، فإنّما يضر نفسه والله سبحانه هو الغني، وقال : ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرَجُوا الله وَاليَوْمَ الآخِرَ ومَنْ

ولمّا نهاهم عن موالاة الكفّار وإلقاء المودّة، وكان ذلك عزيزاً على نفوسهم لوجود الوشائج القومية بينهم، وكانوا يتمنّون أن يجدوا المخلص منه، أردف ذلك سبحانه انّه عسى أن يجعل بينهم، وبين الذين عادوهم مودّة، وقد أنجز سبحانه ذلك بفتح مكّة، فأسلم كثير منهم، وتم لهم ما كانوا يريدون من التحابّ والتواد. و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿عَسَى اللّٰهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَاللّٰهُ قَدِيرٌ وَاللّٰهُ غَفُورٌ رَحِيمٍ ﴾.

\* \* \*

المعيار في إبرام المعاهدات مع الكفَّار:

لمّا كان المستفاد من قوله سبحانه في صدر السورة : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ﴾ هو قطع جميع العلائق والأواصر بالكفار، أعقبها بما

يخصّص مضمون الآية بالقسم المحارب دون مطلق الكافر بقوله عزّ من قائل :

لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا الَيْهِمْ اِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾ (الممتحنة / ٨).

﴿ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَاَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظاهَرُوا عَلَى اِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَوَلَّهُم فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (الممتحنة ـ ٩).

وهاتان الآيتان تتضمّنان الإلفات إلى ما هو الأصل الرصين، والمحور الرئيسي

في حدود مشروعية العلاقة مع الدول الخارجية عن إطار دائرة الدولة الإسلامية، وحصيلة ما يستفاد منهما : إنَّ في الكافر أرضية تمهِّد السبيل دائماً إليه، للغدر والخداع والخيانة لعدم وجبود رادع نفسي يحول بينه وبين اقتراف ذلك، والآية الأولى انطلاقاً من ذلك تحضّ على تجنّب اتّخاذ الكافر وليّاً وحليفاً .

ولكن ربما يتصف بعض الكفار بخصائص، وفضائل إنسانية محدودة تتخلّف معها تلك الظاهرة الغالبة عليهم، والمتأصَّلة في نفوسهم، وانطلاقاً من ذلك سوَّغ الإسلام فمي حدود معينة عقد روابط وأواصر شكلية معهم سواء كمانت سياسية أم اقتصادية، ولكن كل ذلك مرهون بتوفر شرطين :

> ۱\_عدم دخولهم أو مشاركتهم في قتال المسلمين. ٢\_عدم إخراجهم المسلمين من ديارهم.

وعنيد ذلك تتبوقر الأرضيية الكفيلة بعقيد وشبائج البر وأواصبر القسط وحفيظ الحقوق .

وأمًا إذا أظهروا العداء للمسلمين عن طريق مقاتلتهم، ومحاربتهم وإخراجهم من أوطانهم، مصرّين على ذلك، فعندئذ تحرم موالاتهم، وإسداء البرّ إليهم بايّ نحو من الأنحاء .

قال سيد قطب :

نهي سبحانه أشدَّ النهي عـن الولاء لمن قاتلـوهم في الـدين، وأخرجوهـم من ديبارهم، وسباعدوهم على إخراجهم، وحكم على الذين يتولُّونهم بـأنَّهم هـم الظالمون، وهو تهديد يجزع منه المؤمن، ويتّقي أن يدخل في مدلوله المخيف،وتلك القاعدة في معاملة غير المسلمين هي أعدل القواعد التي تتّفق مع طبيعة هذا الدين ووجهته ونظرته إلى الحياة الإنسانية، وهي أساس شريعته الدولية التي تجعمل حالة السلم بينه وبين الناس جميعاً هي الحالة الثانية لا بغيرها، إلَّا وقـوع الاعتداء الحربي

وضرورة ردّه، أو خوف الخيانة بعـد المعاهدة ، وهي تهديد بالاعتداء والـوقوف بالقوّة في وجه حـرية الدعوة وحـرية الاعتقاد، وهو كذلـك اعتداء، وفيما عدا هـذا، فهي السلم والمودة والبر و العدل للناس(').

وعلى ضوء ذلك يستفاد أمور:

١- إنّ الآيتين الثامنة والتاسعة مقيّدتان لإطلاق الآية الأولى الواردة في صدر السورة حيث تلفت إلى وجود قسمين من الكفّار بين محارب ومهادن موادع، فالأولى تحرم موالاته مطلقاً، والثانية تجوّز بشروط حدّدت ذلك في إطار البرّ وإبداء القسط وبعبارة أخرى يجب أن ينحصر التولّي في الملامح الظاهرية والوشائج الشكلية، كالتجارة والروابط السياسية، ولا يسوغ مواّحاتهم في السرّاء والضرّاء، وعدّهم إخواناً وأحلافاً، ولا يباح إليهم بالأسرار، ولا يكاشفونهم بما يضمرونه، فإنّ ذلك ممّا لا يليق إلاّ بإبدائه للمؤمنين خاصة.

٢— إنّ بعض المفسّرين زعم أنّ قول سبحان : ﴿فَاقْتُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَ خُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ ﴾ (التوبة / ٥) ناسخ لمضمون الآية الثامنة المتقدم ذكرها لأنّه يحكم بقتل المشركين بلاهوادة لايمكن التوفيق بينه وبين ما دلّ على جواز إبرام العقود معهم :

ولكنّه زعم لا محصّل وراءه لأنّ ماورد في سورة التوبة يختص بالمشرك المحارب بشهادة قوله سبحانه : ﴿ أَلَا تُقَاتِلُونَ قَوْماً نَكَنُوا آَيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمَ بَدَءُوكُمُ أَوَّلَ مَرَرَةٍ أَتَخْشَسؤنَهُمْ فَاللَّهُ أَحَسَقُ أَنْ تَخْشَوْهُ إِنَّ كُنْتُمْ مُوْمِنِينَ ﴾ (التوبة / ١٣).

وعلى ذلك فلا تنافي بين الآيتين في المضمون لاختلاف موضوعهما .

٣- إنَّ لسان قوله سبحانه : ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُم ﴾ .

(1)في ظلال القرآن ج٢٨ ص ٤٢.

وإن كمان لسان رفع الحظر، ولكنّه لا يدل على أنّ البر و القسط بهم بعقد الأواصر معهم مباح بمالمعنى المصطلح أي ما يقابل الواجب والمستحب وغيرهما، بل المراد هو كون ذلك جائزاً بالمعنى الأعم، ولا ينافي كونه واجباً في ظروف خاصة، ومستحبّاً في ظروف أخرى وهكذا، وعلى الحماكم الإسلامي أن يتناول أوضاع المسلمين بالدراسة المتفحصة، وينتخب ما هو الأوفق بمصلحة الأمّة الإسلامية حتى لا يفوت عليهم ما هو الأصلح لحالهم، والأنسب بوضعهم.

وفي خاتمة المطاف نسترعي التفات القارئ الكريم إلى أنّ عمل بعض الدول الإسلامية التي قامت بعقد اتفاقية صلح مع الكيان الصهيوني الغاصب للقدس، يضاد ما صرّح القرآن الكريم به في الآيتين المتقدّمتين، والذي يهوّن الخطب انّ هذه الدول إنّما ترفع شعار الإسلام بالاسم فقط دون امتلاك أي رصيد مضموني منه.

\* \* \*

عود على بدء : ذكرنا أنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان قد أعدّ العدّة لغزو قريش في عقر دارها، والانتقام منها بوازع القصاص منها، لخيانتها ونقضها لبنود الميثاق الذي أبرمته مع رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، فخرج رسول الله (صلّى الله

ثم مضى حتى نزل (مَرّ الظهران) في عشرة آلاف من المسلمين وقد عميت الأخبار عن قريش، فلم يأتهم خبر عن رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) ، ولايدرون ما هو فاعل، وخرج في تلك الليالي أبوسفيان بن حرب، وحكيم بن حزام، وبديل بـن ورقاء يتحسّسون الأخبار، وينظرون هـل يجدون خبـراً أو يسمعون بـه، وقد كـان العباس بن عبـد المطلب قد غـادر مكة متوجّهـاً إلى المدينة و لقـىٰ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ببعض الطريق(الجحفة) فاصطحبه.

فلمّا نزل رسول الله (مرّ الظهران)، قال العباس بن عبد المطلب: فقلت : واصباحَ قريشَ، والله لئن دخل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مكة عنوة قبل أن يأتوه فيستأمنوه، انّه لهلاك قريش إلى آخر الدهر. قال : فركبت بغلة رسول الله البيضاء حتى جئت الأراك فقلت : لعلّي أجد من يخبر قريش بمكان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليخرجوا إليه، فيستأمنوه قبل أن يدخلها عليهم عنوة، وآنذاك طرق سمعي كلام أبي سفيان وبديل بن ورقاء وهما يتراجعان، وأبوسفيان يقول : ما رأيت كالليلة نيراناً قط، ولا عسكراً، قال : يقول «بديل»: هذه والله خزاعة حمشها (<sup>1</sup>) ما رأيت كالليلة نيراناً قط، ولا عسكراً، قال : يقول «بديل» فقال : أبوالفضل ؟ ! قال : قال : فعرفت صوته، فقلت : يا أبا حنظلة ، فعرف صوتي ، فقال : أبوالفضل ؟ ! قال : قلت نعم . قال : مالك؟ فداك أبي وأمي قال : ويحك يا أباسفيان هذا رسول الله (صلّى الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في الناس واصباح قريش .

قال : فما الحيلة؟ قال قلت : لئن ظفر بـك ليضربنّ عنقك، فاركب في عجز هذه البغلة حتى آتي بك رسول الله فأستامنه لك .

قال : فـدخلت على رسول الله، وقلـت : يا رسول اللـه (صلّى الله عليـه و آله و سلّم) إنّي قد آجـرته . فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّـم) : اذهب به إلى رحلك، فاذا أصبحت ائتني به، فلمّا جاء بـه إلى رسول الله مصبحاً، قـال له رسول الله : ويحك أباسفيان ألـم يأن لك أن تعلم أنّه لا إله إلاّ الله . قال : بـأبي أنت وأُمّي يا رسول الله ما أحلمك وأكرمك وأوصلك .

ثم قال العباس بعد كلام دار بين رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وبين أبي سفيان : يا رسول الله إنّ أبا سفيان رجل يحب الفخر فاجعل له شيئاً،قال : نعم، من دخل دار أبي سفيان كان آمناً، ومن أغلق بابه كان آمناً، ومن دخل المسجد فهو آمن، فلمّا أراد أن ينصرف أبوسفيان، قال رسول الله : أجلسه بمضيق الوادي حتى تمرّ به جنود الله ويراها .

ثم إنَّ أصحاب السيرة ذكروا استعراض جيش رسول الله أمام أبي سفيان(''.

قال الواقدي : وعبّأ رسول الله أصحابه ومرّت قبائل على قادتها ، والكتائب على راياتها ، فكان أوّل من قدم رسول الله خالدبن الوليد في بني سليم وهم ألف ، ثم مرّ على إثره الزبير ابن العوام في خمسمائة ، ومرّ بنو غفار في ثلاثمائة يحمل رايتهم أبوذر الغفاري ، ثم مضت أسلم في أربعمائة ، ثم مرّت بنو عمرو بن كعب في خمسمائة ، ثم مرّت مزينة في ألف ، ثم مرّت جهينة في ثمانمائة ، ثمّ مرّت بنوليث وهم مائتان وخمسون ، ثم مرّت أشجع وهم آخر من مرّ في ثلاثمائة .

## وكلّما مرّت قبيلة كبروا ثلاثاً عندما حاذوا رسول الله(صلّي الله عليه و آلـه و سلّم) .

فلمّا مرّ سعد براية النبي(صلّي الله عليه و آله و سلّم) نادي : يا أباسفيان اليوم يوم الملحمة، اليوم تستحل الحرمة، اليوم أذلَّ الله قريشاً.

(١) السيرة النبوية : ج٢ ص ٢٠٠ ـ ۴٠۴.

فأقبل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حتى إذا حاذى رسول الله ناداه : يا رسول الله أمرت بقتل قومك؟ زعم سعد ومن معه حين مرّبنا قال : يا أباسفيان : «اليوم يوم الملحمة ، اليوم تستحل الحرمة ، اليوم أذلّ الله قريشاً» وإنّي انشدك الله في قومك فأنت أبرّ الناس ، وأرحم الناس ، وأوصل الناس . قال عبد الرحمن بن عوف وعثمان بن عفان : يا رسول الله ما نأمن سعداً إن يكون منه في قريش صولة . فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : اليوم يوم المرحمة ، اليوم أعزّ الله فيه قريشاً ، ثمّ أمر بدفع الراية إلى علي بن أبي طالب فأخذ عليّ اللواء وذهب بها حتى دخل بها مكة فغرزها عند الركن . وقال أبوسفيان : ما رأيت مثل هذه الكتيبة ، ثم قال : العد أصبح يا أبالفضل ملك ابن أخيك عظيماً . فقال العباس : ليس بملك ولكنّها نبوّة".

ثم إنّ رسول الله لما نزل مكّة واطمأنّ الناس خرج حتى جاء البيت، فطاف ربّه سبعاً على راحلته. قال المواقدي : "طاف رسول الله بالبيت على راحلته، آخذ بزمامها، محمد بن مسلمة، وحول الكعبة ثلاثمائة وستون صنماً مرصّصة بالرصاص، وكان هبل أعظمها، وهو وُجاه الكعبة على بابها، وإيساف ونائلة حيث ينحرون ويذبحون الذبائح، فجعل رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) كلّما مرّ بصنم منها، يشير بقضيب في يده ويقول :

«جاء الحق وزهق الباطل إنَّ الباطل كان زهوقاً» فيقع الصنم لوجهه (^).

فلمًا قضى طوافه وقف على باب الكعبة، وقد اجتمع له الناس في المسجد

فقال : «لااله إلاَّ الله وحـده لا شريك له، صدق وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب

(١) المغازي للواقدي : ج٢ ص٨١٩هـ٨٢٢، يعرب ذلك أنَّه ما أسلم و إنَّما تفوَّه بما تفوَّه خوفاً على نفسه و حربه و بقي على هذه الحالة إلى أن لفظت نفسه و هو ابن ثمانية و ثمانين و له كلام عند ما أخذ عثمان بيده زمام الحكم . يعرب عن كفره المستتر. لاحظ تاريخ الخلفاء للسيوطي، و شرح النهج لابن ابي الحديد. (٢) المغازي: ج٢ ص٨٣٢.

وحده، ألا كلّ مأثرة، أو دم، أو مال يدعى، فهو تحت قدميّ هاتين إلاّ سدانة البيت وسقاية الحاج، ألا وفي قتيل الخطأ شبه العمد، بالسوط والعصا، ففيه الديّة مغلّظة، مائة من الإبل، أربعون منها في بطونها أولادها. يا معشر قريش إنّ الله قد أذهب عنكم نخوة الجاهلية. و تعظّمها بالآباء، الناس من آدم، وآدم من تراب، ثم تلا هذه الآية : ﴿يَا آيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوباً وَقَبائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ الآية : إيما النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوباً وَقَبائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ

ثمّ جلس رسول الله في المسجد فقال : أين عثمان بن طلحة، فدعى له، فقال : هاك مفتاحك يا عثمان اليوم يوم برّ و وفاء، ثمّ دخل البيت فرأى فيه صور الملائكة وغيرهم فرأى إبراهيم (عليه السلام) مصوّراً في يده الأزلام يستقسم بها، فقال : قاتلهم الله جعلوا شيخنا يستقسم بالأزلام، ما شأن إبراهيم و الأزلام : فما كَانَ إِبْرَاهِيمٌ يَهُودِيّاً وَلاَنصُرَانِيّاً وَلْكِنْ كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَ مَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ (آل عمران/ ۶۷)، ثمّ أمر بتلك السور كلّها فطمست ().

مبايعة النساء للنبي يَنْظُ : صالح رسول الله بالحديبية مشركي مكّة على أنّ من أتاه من أهل مكّة ردّه عليهم، فجاءت (سبيعة) بنت الحرث، مسلمة بعد الفراغ من الكتاب، و النبي بالحديبية .

فأقبل زوجها مسافر من بني مخزوم، و كان كافراً: يا محمد أردد عليّ امرأتي، فإنَّك قد شرطت أن ترد علينا من أتباك، و هذه طينة الكتباب لم تجف، فنزل قوله سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمِنَاتُ مِهَاجِراتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ (١) السيرة النبوية: ج٢ ص٣١٣، و المغازي: ج٢ ص٨٣٥. و في الأخير أورد صلة للخطبة. ٤٤٢

بِإِيمَ انِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلاَتَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لاَهُنَّ حِلَّ لَهُمْ وَ لاَهُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ وَ آتُوهُمْ مَا أَنْفَقَوا وَ لَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَلاَتُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِر وَ اسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا ذَلِكُمْ حُكْمُ اللهِ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (الممتحنة/ ١٠).

و يستفاد من الآية عدّة أحكام: ١ ـ حرمة إرجاع المؤمنات إلى أزواجهنّ الكافرين كما هو صريح الآية . ٢ ـ لزوم إعطاء مهورهنّ لأزواجهنّ كما هو مفاد قوله : ﴿وَ آتُوهُمْ مَا أَنْفَقَوا﴾ أي ما أنفقوا عليهُنّ من المهر.

٣ ـ حرمة العقد على الكافرة كما هو مفاد قوله : ﴿وَ لاَتُمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوافِرِ ﴾ و القدر المتيقّن كما هو مورد الآية كونها عابدة الوثن .

ثمّ إنّ النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) لمّا فرغ من بيعة الرجال و هو على الصفا جاءته النساء يبايعنه، فنزلت عليه الآية، فشرط الله تعالى في مبايعتهنّ أن يأخذ عليهنّ الشروط الستة المذكورة في الآية، قال سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ : ١ - عَلَى أَنْ لَآيَشْرِكْنَ بِاللهِ شَيْئاً. ٢ \_ وَ لَايَسْرِقْنَ . ٣\_وَ لَكَبْرْنِينَ.

۴\_ وَ لاَيَقْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ.

223

۵ و لايأتين بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِيْنَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَ أَرْجُلِهِنَّ.
 ۶ و لايغْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ.

٧ \_ فَبَايِعْهُنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللهَ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (الممتحنة / ١٢).

روى المفسّرون: إنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بايعهن و كان على الصفا، و كان عمر أسفل منه، و هند بنت عتبة متنقّبة متنكّرة مع النساء خوفاً أن يعرفها رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فقال: أبايعكنّ على أن لاتشركن بالله شيئاً. فقالت هند: إنّك لتأخذ علينا أمراً ما رأيناك أخذته على الرجال، و ذلك انّه بايع الرجال يومئذ على الإسلام و الجهاد فقط، فقال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): و لاتسرقن. فقالت هند: إنّ أباسفيان رجل ممسك و إنّي أصبت من ماله هنات فلاأدري أيحل لي أم لا؟ فقال أبو سفيان: ما أصبت من مالي فيما مضى و فيما غبر و إنّك لهند بنت عتبة. قالت هند: إنّ أباسفيان رجل ممسك و إنّي أصبت من ماله هنات فلاأدري أيحل لي أم لا؟ فقال أبو سفيان: ما أصبت من مالي فيما مضى و فيما غبر و إنّك لهند بنت عتبة. قالت: نعم فاعف عمّا سلف يا نبي الله عفا الله عنك. فقال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): و لاتزنين. فقالت هند: أوتزني الحرّة؟. فتبسّم فقال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): و لاتزنين. فقالت هند: أوتزني الحرّة؟. فتبسّم و لاتقتلن أولادكنّ. فقالت هند: ربيناهم صغاراً، و قتلتموهم كباراً، و أنتم و هم أعلم، و كان ابنها حظلة بن أبي سفيان قتله عليه بن أبي طالب(عليه الله عنك. أعلم، و كان ابنها حنظلة بن أبي سفيان قتله علي بن أبي طالب(عليه السلام) يوم أعلم، و كان ابنها حنظلة بن أبي سفيان قتله علي بن أبي طالب(عليه السلام) يوم ربدر، فضحك عمر حتى استلقى و تبسّم النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) يوم رلما قال: و لاتأتين سهتان. فقالت هند: و الله انّ اليهان قليه عليه و آله و سلّم) يوم رولما قال: و لاتأتين سهتان. فقالت هند: و الله النه الميان قليه عليه و أله و سلّم) يوم

۸ \_ غ\_زوة حني\_ن

لمّا فتح رسول الله مكّة سارت أشراف هوازن بعضها إلى بعض، و ثقيف بعضها إلى بعض، و قالوا: و الله ما لاقى محمد قوماً يحسنون القتال، فاجمعوا أمركم، فسيروا إليه قبل أن يسير إليكم، فأجمعت هوازن أمرها و تولّى قيادة حشودها «مالك بن عوف النصرى» و هو يومئذ ابن ثلاثين سنة، فلمّا أجمع «مالك» المسير بالناس إلى رسول الله، أمر الناس أن يجيئوا بأموالهم و نسائهم و أبنائهم حتى نزلوا باوطاس، و اجتمع الناس به، فعسكروا و أقاموا بها، و الإمداد تأتيهم من كل ناحية .

فلمًا سمع بهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث إليهم "عبدالله الأسلمي"، و أمره أن يدخل في الناس، فيقيم فيهم حتى يأتيه بخبرهم، فجاء الرجل بخبر اجتماعهم على حرب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فأجمع رسول الله السير إلى هوازن ليلقاهم، و ذكر له أنّ عند صفوان ابن أُميّة أدراعاً له و سلاحاً، فأرسل إليه و هو يومئذ مشرك، فاستعار منه مائة درع ليتقوى بها على حرب الكفّار، فأجابه إلى ذلك.

ثم خرج رسول الله معه ألفان من أهل مكّة مع عشرة آلاف من أصحابه الذين خرجوا معه، و فتح الله بهم مكّة فكانوا اثنى عشر ألفاً، و استعمل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عتّاب بن اسيد على مكّة أميراً على من تخلّف عنه من الناس، ثمّ مضى رسول الله يريد لقاء هوازن، و صادف في الطريق شجرة عظيمة خضراء ذات أنواط يأتيها الناس كل سنة فيعلّقون أسلحتهم عليها، و يذبحون و يعكفون عندها، قال الرواي : فتنادينا من جنبات الطريق يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط قال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : الله أكبر قلتم و الذي نفس

محمد بيده كما قال قوم موسى لموسى : ﴿اجْعَلْ لَنَا إِلَهَاً كَمَا لَهُـمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ﴾ إنّها السنن لتركبن سنن من كان قبلكم .

يقول الواقدي : «خرج رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في اثنىي عشر ألفاً من المسلمين عشرة آلاف من أهل المدينة، و ألفين من أهل مكّة، فلمّا ابتعد عن مكّة، قال رجل من أصحابه : «لو لقينا بني شيبان ما بالينا و لايغلبنا اليوم أحد من قلّة» و لكن لم تغن هذه الكثرة شيئاً، و هزم المسلمون و فرّوا عن ساحة المعركة، كما يوافيك ذكره عمّا قريب .

بعث مالك بن عوف عيوناً من هوازن إلى معسكر رسول الله، فأتوا بخبر كثرة جيش رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فأراد اصطناع خديعة تمكّنه منهم، فعباً أصحابه في وادي حنين، و هو واد أجوف ذو شعب و مضائق، و فرّق الناس فيه و أوعز إليهم أن يحملوا على محمد(صلّى الله عليه و آله و سلّم) و أصحابه حملة واحدة عند ما ينحدرون من مضيق الوادي .

يقول جابر بن عبد الله لمّا استقبلنا وادي حنين، انحدرنا في واد من أودية تهامة في عماية الصبح، وكان القوم قد سبقونا إلى الوادي، فكمنوا لنا في شعابه و مضائقه، و قد أجمعوا و تهيّئوا فماعدوا فو الله ما راعنا و نحن إلاّ الكتائب قدشدّوا علينا شدّة رجل واحد و انهزم الناس راجعين لايلوي أحد على أحد، و انطلق الناس و قد بقي مع النبيّ نفر من المهاجرين و الأنصار و أهل بيته.

بقى رسول الله على دابّته لم ينزل، إلاَّ أنَّه جرّد سيفه، و قد ذكر التاريخ أسماء الذين صمدوا مع رسول الله، أمثال على و العباس و الفضل بن العباس و أبي سفيان ابن الحارث، و ربيعة بن الحارث و أيمن بن عبيد الخزرجي، و أسامة بن زيد. قال البرّاء بن عازب: و الله الذي لا إلـه إلاَّ هو ماولَّمي رسول الله و لكنَّـه وقف و استنصر ثم نزل و هو يقول : أنا النبى لاكمذب أنبا ابين عبيد المطلب 227

و كان رجل من هوازن على جمل أحمر بيده راية سوداء فيها رأس رمح له طويل أمام الناس إذا أدرك طعن، قد أكثر في المسلمين القتل، فشدّ عليه عليّ و أبو دجانة فقطع عليّ يده اليمني، و أبو دجانة يده الأخرى، و أقبلا يضربانه بسيفيهما فسقط صريعاً.

و زاد الهول مصيبة شماتة أبي سفيان و غيره بالمسلمين، فقد تكلّم رجال منهم بما في أنفسهم من الضغائن، فقال أبو سفيان بن حرب : لاتنتهي هزيمتهم دون البحر، و انّ الأزلام لمعه في كنانته .

و صرخ في تلك الاثناء جبلة بن حنبل : ألا بطل السحر اليوم .

#### الانتصار بعد الهزيمة:

أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في تلك الآونة عمَّه العباس أن يصرخ و يقول : يا معشر الانصار يا معشر أصحاب السمرة (') فصار ذلك سبباً لرجوع الفاريـن من أصحاب الرسول إليه و القتال بيـن يديه، فاجتمع جمع غفير حوله، حاموا رسول الله و قاتلوا العدو بضراوة، فنظر رسول الله إلى ساحة المعركة، و أصحابه يقاتلون، فقال : الآن حمى الوطيس، و صارت الحرب طاحنة حتى رأى العدو جمعاً غفيراً مـن الأسرى مكتفين عند رسول الله ، فعند ذلك انقلبت كفّة النصر لصالح المسلمين .

و من لطيف ما قيل في تلك الفترة ما أنشدته امرأة مسلمة بقولها : غلبت خيل الله خيل اللات وخيله أحق بالثبات

ثم إنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) طلب من العباس، ليناوله حفنة من الحصي، فألقبي بها في وجوه العدو قائلاً : شاهت الوجوه، و قد استنهض بـذلك

(1) السمرة : شجرة الرضوان .

عزائم أصحابه إلى حد ما لبث هوازن و لاثقيف حتى فرّوا منهزمين لايلوون على شي تاركين وراءهم نساءهم و أبناءهم غنيمة للمسلمين، و قد ذكر أصحاب السير احصاء الغنائم وعدّتها التي استولى عليها المسلمون، فمن الإبل اثنان و عشرون ألف بعير، و من الشياء أربعون الفاً، و من الفضة أربعة آلاف أوقية، و قد بلغ عدد الأسرى ستة آلاف، و قد أمر رسول الله أن تنقل إلى وادي الجعرانة حتى يأمن المسلمون من مطاردة العدو لهم<sup>(۱)</sup>.

## نظرة تحليلية على انهزام المسلمين بادئ بدء :

إنّ انهزام المسلمين في بادئ الأمر كان ناجماً عـن غرور المسلمين بكثرتهم أوّلاً، و اصطحـاب ألفيـن من المسلميـن الجـدد الـذيـن أسلمـوا فـي فتـح مكّـة ولـم يرسـخ إيمانهـم بعد، فـانّ فرارهـم عـن ساحـة الحرب ثبّـط عزائم المسلميـن القدامي.

أضف إلى ذلك انهم لم يتبعوا الخطط العسكرية من إرسال الطلائع والعيون مقدمة الزحف لا ستطلاع أحوال العدو ومواقعه، كيف وهم دخلوا في مضيق حنين في غلس الصباح، والعدو ترصد في ثكنات خاصة، ففاجأوهم بالهجوم عليهم من مكامنهم، وهم على غفلة من أمرهم، فلو كانوا قد استعانوا بالعيون والجواسيس لما وقعوا فيما وقعوا فيه، وكان ذلك ناتجاً عن تقصير من أمراء السرايا، وحمَلَة اللواء، وقصور منهم في أداء وظائفهم التي أو كلها النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إليهم الذي كان يرقب الأمور عن كثب في مؤخرة الجند، وإلى ما أشرنا لك يشير قوله سبحانه : ﴿لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَة وَيَوْمَ حُنَيْنِ إذْ أَعْجَبَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنْكُمْ شَيْئاً وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَدْضِ مِمَا رَحُبَتُ ثُمَّ وَلَيْتُم مُدْبِرِينَ \* ثُمَ آنُزْلَ اللَّهُ سَكِيْنَة الذي رَسُولِهِ وَعَلَى المُوْمِنِينَ وَٱنْزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَعَذَبَ الَّذِينَ خَفُرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى المُوْمِنِينَ وَٱنْزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَعَذَبَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الكَافِ رَبْ وَلِه وَعَلَى المُوْمِنِينَ وَٱنْزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَعَذَبَ اللَّهُ مَعْتَ عَلَى مُغْنُوا اللَّهُ مَعْمَ اللَهُ في مؤالمُ

(١) المغازي: ج٣ ص٨٨٩\_٨٩٩، البداية و النهاية: ج۴ ص٣٥٢.

#### رَحِيمٌ ﴾ (التوبة / ٢٥-٢٧).

#### محاصرة الطائف :

لمّا انهزم العدو بعد انتصار مؤقّت، التجأ البقية الباقية من جماعة مالك بن عوف إلى حصن لبني ثقيف بالطائف، وكان حصناً منيعاً يصعب اختراقه، فتعقّبهم النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) حتى ذلك الحصن، وأحاط بهم غير أنّ رجال ثقيف المتحصّنين كانوا من مهرة الرماة، فتمكّنوا من إصابة جمع من المسلمين بلغ عددهم ثمانية عشر رجلاً، فأمر النبي قوّاته بالتراجع عن مرمى النبل، فحاصرهم بضعاً وعشرين ليلة، وقد أجهد النبي نفسه في خلال تلك المدة في اعمال فنون

١ ـ أمر أصحابه نقب جدار الطائف بالاحتماء بالدبابات المصنوعةً من جلود البقر، لكن تلـك المحاولة لم تتكلّل بـالنجاح، لأنّ ثقيف ألقت بحمم مـن الحديد على تلك الدبابات فأحرقتها، ففرّ من كـان تحتها من المسلمين، فـرشقتهم ثقيف بالنبل، فقتلوا منهم رجالاً.

٢- نصب النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) المنجنيق بإشارة من سلمان الفارسي بقوله : يا رسول الله أرى أن تنصب المنجنيق على حصنهم، وقد عمل المنجنيق بيده، فنصبه النبي تجاه حصن الطائف، أو قدّم المنجنيق يزيد بن زمعة إلى النبي بعد مضي أربعة أيام من قبيلة بني دوس، إحدى القبائل المقيمة بأسفل مكّة، فرماهم من دون جدوى لأنّهم قد أعدوا حصونهم إعداداً يقاوم كل أمثال تلك الأسلحة.

٣\_ أمر رسول اللـه بقطع شجر الكروم(العنب)، وقد كانـت قبيلة ثقيف تفتخر بكروم أرضها على جميع العرب، فانَّها جعلت الطائف واحة كأنَّها الجنة وسط هذه الصحاري، كل ذلك رجاء أن يستسلموا ويتركبوا التحصّن في حصونهم، فلمّا رأى ذلك رجال ثقيف نادوا : يا محمد لِمَ تقطع أموالنا، فأمّا أن تأخذها إن ظهرت علينا،

وأمّا أن تدعها لله وللرحم، فتركها (صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

٢- نادى منادى رسول الله أيّما عبد نزل من الحصن وخرج إلينا فهو حرّ، فخرج من الحصن بضعة عشر رجلاً، وعلم منهم انّ بالحصون من الذخيرة والمؤنة ما يكفل أمداً طويلاً، فاستشار النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) نوفل بن معاوية الديلي في المقام عليه م فقال : يا رسول الله : ثعلب في حجر، إنْ أقمت عليه أخذته، وإن المقام عليه م فقال : يا رسول الله : ثعلب في حجر، إنْ أقمت عليه أخذته، وإن رأى أنّ الحصار سيطول أمده وانّ الجيوش تود الرجوع لا قتسام الفيء و آله و سلّم) نوفل بن معاوية الديلي في المقام عليهم فقال : يا رسول الله : ثعلب في حجر، إنْ أقمت عليه أخذته، وإن رأى أنّ الحصار سيطول أمده وانّ الجيوش تود الرجوع لا قتسام الفيء الذي كسبوه رأى أنّ الحصار سيطول أمده وانّ الجيوش تود الرجوع لا قتسام الفيء الذي كسبوه والذي تركوه في الجعرانة، والأشهر الحرم قد أذنت ولا يجوز فيها قتال، لذلك آثر أن يوفع الحصار بعد شهر من وقعه، وكان ذو القعدة قد هلّ، فرجع بجيشه معتمِراً وذكر انّه متجهّز إلى الطائف إذا انتهت الأشهر الحرم.

### وفد هوازن في ا لجَعرّانة

وأقفل راجعاً إلى مكة حتى نزل هـو والمسلمون الجَعرّانة لاقتسام الغنائم، وفي تلك الأثناء أتتهم وفد مـن هوازن وقـد أسلموا فقالـوا : إنّا أصل وعشيرة وقد أصابنا ما لـم يخف عليك، فـامنن علينا منّ اللـه عليك، وقال زهير : يا رسول اللـه إنّ بين الأساري عمّاتك وخالاتك وحواضنك اللاتي كنّ يكفلنك، ولو إنّا أرضعنا الحرث بن أبي شمر الغساني، أو النعمان بن المنـذر ليرجـونا عطفه وأنـت خير المكفـولين،

٤٥.

ولنبي تميم فلا، وقمال عيينة بن حصن : ما كمان لي ولفزارة فملا، وقال عبماس بن مرداس : ما كان لي ولسليم فلا، فقالت بنو سليم : ما كان لنا فهو لرسول الله فقال : وهنتموني .

فقال رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : من تمسّك بحقّه من السبي فله بكل إنسان ستّ فرائض من أوّل شيء نصيبه، فردّوا على الناس أبناءهم ونساءهم .

وسأل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عن مالك بن عوف فقيل : إنّه بالطائف . فقال : أخبروه إن أتاني مسلماً رددت عليه أهله وماله وأعطيته مائة بعير، فأُخبر مالك بُذلك، فخرج من الطائف سرّاً ولحق برسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) ، فأسلم وحسن إسلامه واستعمله رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على قومه وعلى من أسلم من تلك القبائل التي حول الطائف ، فأعطاه أهله وماله ومائة بعير، وكان يقاتل بمن أسلم معه من «ثمالة» و«فهم» و«سلمة» ، فكان يقابل بهم ثقيفاً لا يخرج لهم سرح إلّا أغار عليه حتى ضيّق عليهم (<sup>11</sup>).

لمّا فرغ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) من رد سبايا حنين إلى أهلها، ركب جواده واتّبعه الناس يقولون : يا رسول الله قسّم علينا فيأنا من الإبل والغنم، فقام رسول الله إلى جنب بعير، فاجتزّ وبرة من سنامه، فجعلها بين اصبعيه ثم رفعها قائلاً : والله مالي من فيئكم ولا هذه الوبرة إلا الخمس، والخمس مردود عليكم، فأدّوا الخياط والمخيط، فانّ الغلول يكون على أهله عاراً وناراً وشناراً يوم القيامة .

ثم إنَّه أعطى المؤلِّفة قلوبهم شيئاً كثيراً من الخمس المتعلَّق به، فأعطى أباسفيان ابـن حرب وابنه معاويـة لكلّ مائة بعير، وأعطى حكيم بن حزام مـائة بعير، وهكذا وعندما فرغ من القسمة بينهم، جاء رجل من بني تميم يقال له ذوالخو يصرة، فوقف عليه، فقال: يا محمد قد رأيت ما صنعت في هذا اليوم. فقمال رسول الله:

(١) السيرة النبوية : ج٢ ص ۴٨٩و ۴۹.

أجل فكيف رأيت؟ فقال: لم أرك عدلت. فغضب النبي(صلّى الله عليه و آله وسلّم) ثم قال: ويحك إذا لم يكن العدل عندي فعند من يكون؟ فقال عمر بن الخطاب: يا رسول الله ألا أقتله؟ فقال: لا، دعه فمانّه سيكون له شيعة يتعمّقون في الديمن حتى يخرجوا منه كما يخرج السهم من الرمية().

وقد نزل بهذا الصدد عدة آيات منها :

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَان أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطَوْا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ \* وَلَوْ اَنَّهُم رَضُوا مَا آتاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ \* إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالمَسَاكِينِ وَالعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِى الرَّقَابِ وَالغَارِمِينَ وَفِى سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَة مِنْ اللَّهُ وَالمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِى الرَّقَابِ وَالغَارِمِينَ وَفِى سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً

وقد اختلف المفسّرون فـي سبب نـزولها فمـن قائل بـ أنّها نـزلت فـي حقّ ذي الخويصرة وأمثاله، إلى قائل من أنّها نزلت في حقّ المؤلّفة قلوبهم .

مشادة الأنصار مع النبي ولمّا أعطى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما أعطى من تلك العطايا لقه شه ولقسائل العرب ولم يحظ الأنصار بمشل عطيّتهم وجد جمع من الأنصار في

قال: يا رسول الله ما أنا إلاّ من قومي، قال: فأجمع لي قومك في هذه الحظيرة، قال: فخرج سعد فجمع الأنصار في تلك الحظيرة، قال: فجاء رجال من المهاجرين فتركهم فدخلوا، وجاء آخرون فردّهم فلمّا اجتمعوا له أتاه سعد فقال: قد اجتمع لك هذا الحي من الأنصار، فأتاهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فحمد الله و أثنى عليه بما هو أهله ثم قال: يا معشر الأنصار مقالة بلغتني عنكم وجدة وجدتموها عليّ في أنفسكم؟ ألم آتكم ضلاّلاً فهداكم الله؟ وعالة فأغناكم الله؟ وأعداء فألّف الله بين قلوبكم؟

قالوا : بلمي، الله ورسوله أمنّ وأفضل، ثمّ قال : ألاتجيبونني يا معشر الأنصار؟ قالوا : بماذا نجيبك يا رسول الله؟ لله ولرسوله المنّ والفضل .

قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : أما والله لوشئتم لقلتم فلصَدَقتم ولصدَقتم : أتيتنا مكذّباً فصدَقناك ومخذولاً فنصرناك وطريداً فآويناك وعائلاً فآسيناك ، أوجدتم ينا معشر الأنصار في أنفسكم لعاعة من الدنيا تألّفت بها قنوماً ليسلموا ووكلتكم إلى إسلامكم ألا ترضون يا معشر الأنصار أن يذهب الناس بالشاة والبعير وترجعوا برسول الله إلى رحالكم؟ فو الذي نفس محمد بيده لولا الهجرة لكنت امراً من الأنصار، ولو سلك الناس شعباً وسلكت الأنصار أسعباً لسلكت شعب الأنصار . اللهم ارحم الأنصار وأبناء الأنصار وأبناء أبناء الأنصار .

قال: فبكي القوم حتَّمي أخضلوا لحاهم وقالوا: رضينا بـرسول الله قسماً وحظاً

السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ المُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَاناً مَعَ إِيمَانِهِم وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً (الفتح/ ١-٢).

وفي الآيات ســوّال يستحتّ الجواب عنه وهو أنّـه سبحانه جعل فتـح مكّة علّة لغفران ما تقدّم من ذنوب النبي وما تأخّر منها، فيقال:

١\_ ماهي المناسبة بين العلّة والمعلول:فتح مكّة وغفران الذنوب، مع أنّه يجب أن يكون بينهما مناسبة ذاتية أو اعتبارية؟

٢\_إنَّ النبي الأكرم معصوم من اجتراح الذنوب فما المراد من هذا الذنب؟

ويجاب عنه : بأنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان متّهماً عند رجال قريش وحلفائها منذ سابق عهدهم به بالكهانة والسحر والجنون والألقاب المزرية المشينة الأخرى، وقد سبق أن قلنا بأنّ هذه التهم كانت بمثابة الحرب النفسية لإظهار العداء المقيت بالرسول الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وكان يصعب على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مجابهتها والقضاء عليها وكفّ ألسنة الناس عن التفوّه بها بأي نحو من أنحاء الإعلام المضاد إلّا لمن عايشه عن قرب واختبره عن كثب .

ولكنّه(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد منحه الله سبحانه ببركة هذا الفتح المبين حيث تمكّن بعد هـدم حصون الشـرك والوثنيـة وتطهير الكعبـة من آلهـة المشركيـن والاستيلاء علـل مراكز قوّتهـم من الظهور بمظهر العظمـة إلى أن تلاشت معـه جميع

فأثبت بذلك أنّه منزّه عن الكهانة والسحر والجنون لأنّ المنتسب إلى أحد تلك الأصناف أعجز من أن يقوىٰ على تدبير أمور نفسه الخاصّة . فكيف يقوم بقيادة جيش جرّار عرمرم يخترق الفيافي والصحارى والقفار على الرغم من كثرة العيون والجواسيس المترصّدة في أنحاء الطرق والمعابر، ثمّ يباغت العدو في عقر داره وهو في غفلة من أمره فما يلبثوا إلّا يسيراً حتّى يسلّموا له وتذلّل له أعناق رؤسائهم، ويبلغ به الأمر إلى

أكثر من ذلك فيواصل زحفه إلى ماوراء مكَّة على ثبات من أمره وقوَّة و شكيمة .

فالمتصدّي لقيادة تلـك الجيوش والتسلَّط على ما تمكّن منه بالنحو المتقدّم لابدّ وأن يعد مـن الرعيل الأوّل من قوّاد الجيـوش في العالم وأشدّهـم حنكة وحكمة، فكيف يتبادر إلى الأذهان أمثال تلك الأراجيف إذا كان حاله على ما شاهده الناس به من العظمة والبسالة والحكمة؟

وتمكَّن من خلال هـذا الفتح مـن إزالة كل فـرية وتهمـة مشينة ألصقهـا كفَّار قريش به أو يمكن أن توصف شخصيته بهـا في المستقبل، ولذلك وردت الإشارة إلى ذلك بقوله : ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ﴾ .

وبذلك يندفع ما تمّ إيراده في السؤالين، وفي ذلك غنى عن المزيد من الإطالة حيث تبيّن وجود الصلة بين الفتح ومغفرة الذنوب، كما تبيّن عدم منافاة المغفرة مع العصمة، فلاحظ.

وفي الختام نقول : إنّه سبحانه قد بشّر النبي الأكرم بالنصر والفتح قبل وقوع الأمر بإنزال سورة النصر. قال سبحانه : ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالفَتْحُ \* وَرَأَيَّتَ النَّاسَ يَــدْنُحُلُـونَ فِــى دِينِ اللَّــهِ أَفْوَاجــاً \* فَسَبِّحْ بِحَمْــدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِــرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَاباً ﴾ (النصر/ 1\_٣) .

لما فتح رسول الله مكّة قالت العرب: اما اذا أظفر محمد بأهل الحرم وقد أجارهم

۹ \_ غـــــزوة تبـــوك

كانت بلاد الشام في عصر الرسالة من المناطق التي تخضع لنفوذ إمبراطورية الروم، وكان شيوخ القبائل تدين بالمذهب المسيحي، وكانوا أداة طيّعة في أيديها، ولمّا بلغ أسماع أباطرة الروم خبر استيلاء المسلمين على مكّة ودخول المشركين في الدين الإسلامي أفواجاً، استشاطوا غضباً وعزموا على حربهم واطفاء نائرتهم، فأرسلوا إلى رؤساء قبائل «لخم» و«عامله» و«غسّان» و«جذام» يحقّونهم على تكثيف حشودهم وإعداد العدّة لحرب محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ومباغتته في عقر داره ليسهل عليهم إخماد أنفاس تلك الدولة الفتية، ولمّا وصل الخبر إلى النبي الأكرم عن طريق القوافل التجارية عزم على حربهم قبل أن يهاجموه، وكانت تلك الفترة فترة شاع فيها الفقر والشدّة والفاقة .

وقد أمر النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بـالرحيل فـي الفصل الذي كـانت الثمار فيه على وشك الإيناع .

قال ابن هشام : إنّ رسول الله أمر أصحابه بالتهيّؤ وغزو الروم وذلك في زمان من عسرة الناس وشدّة من الحر وجدب من البلاد، وحين طابت الثمار والناس يحبّون المقام في ثمارهم وظلالهم ويكرهون الشخوص على الحال من الزمان الذي هم عليه وكان رسول الله قلّما يخرج لغزوة إلّا كنّى عنها وأخبر أنّه يريد غير الوجه الذي يقصده الآماك إن من غذهة تسمك، فانّه بتنها للنباس لبعد الشقّة وشيدة الزمان، وكثرة العدو

ولمّا تفرّدت به تلك الغزوة عن سائر الغزوات ببعد الطريق، والاعتياز إلى مؤن

تكفل حاجة الجند ذهـاباً و إيّاباً، فقد صدرت الأوامر من النبي الأكرم بحشد جميع الإمكانات المتوفّرة لديهم بلا فرق بين الغني والفقير، ولأجل ذلك ساهم في تدعيم ذلك المجهود الحربي جميع الطبقات والفئات من الرجـال والنساء وأصحاب الثروة والعمّال .

وممّن ساهم في تدعيم أمر الجيش عبد الرحمان بن عوف حيث جاء بصرّة من دراهم تملأ الكف، وفي قبال ذلك أتى من الضعفاء عتبة بن زيد الحارثي بصاع من تمر وقال:يا رسول الله : عملت في النخل بصاعين فصاعاً تركته لأهلي وصاعاً أقرضته ربّي، وجاء زيد به أسلم بصدقة، فقال بعض الناس : إنّ عبد الرحمان رجل يحبّ الرياء، ويبتغي الذكر بذلك وإنّ الله غني عن الصاع من التمر، فعابوا كلتا الطائفتن : المكثر بالرياء والمقل بالإقلال، فنزل قوله سبحانه :

﴿ الَّذِينَ بَلْمِزُونَ المُطَّوَّعِينَ مِنَ المُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ اللَّ جُهْدَهُم فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ اَلِيمٌ \* اسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْ لاَ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ إِنْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَهُمْ إِنْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ

والحقّ إنّه يوجد في جميع المجتمعيات رجال، لا يحبّون الخير ولا يساهمون فيه، بل لا يحبّون أن يساهم فيه أحد ويعيبونهم في المساهمة بأي شكل تحقّقت، فإن ساهم إنسيان بالمال الكثير، يتّهمونه بيأنّه يحب الرياء والذكر، وإن ساهم بمال

تخاذل بعض المؤمنين عن المناصرة

\_ومع أنَّ الظروف لم تكن مساعدة لحشد الناس بما يقتدر به على حرب العدو الشرس \_ فقد تمكّن النبي من حشد ثلاثين ألف مقاتل، ولم يكن لهـذا النجاح (في استنهاض عـزائم العرب وجمع قـواهم بهذه المثـابة) مثيل فـي تاريخ العـرب، على

الرغم من الجهود المكتَّفة التي كانت يبـذلها المنافقون في تثبيط العزائم و إخماد روح الشهادة والفداء في نفوس المسلمين .

وقد ألمح الذكر الحكيم إلى تثاقل جمع من الصحابة(المؤمنين) عن الإسهام والمشاركة . قال سبحانه :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيْلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ انَّاقَلْتُم إلَى الأرْضِ أَرَضِيتُم بالحَيْوة الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلٌ \* إِلاَّ تَنْفِرُوا يُعَذِّبْكُمْ عَذَاباً الِيماً وَيَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْئاً وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (التوبة/ ٣٨ و ٣٩) .

وما هو المراد من قوله سبحانه : ﴿وَيَسْتَبْدِل قَوْماً غَيْرَكُم﴾ وقد جاءت تلك الجملة في آيات أخرى أيضاً؟

قال سبحانه : ﴿فَسَوْفَ يَأْتِى اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ اَذِلَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّة عَلَى الكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ... ﴾ (المائدة/ ٥٢) وقال تعالى : ﴿وَإِنْ تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُونُوا اَمْثَالَكُم ﴾ (محمد/ ٣٨) .

وقد فسّرت الآية بأبناء فارس ترارة وبأهل اليمن أخرى وبالذين أسلموا ثالثة، والحق إنّ الآية تتمتّع عن سعة وعموم تعمّ الطوائف المذين جراءوا بعد نرول الآية، واتسموا بما فيها من الصفات (يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ... ).

نكوص المنافقين عن القتال

كانت وقعة تبوك محكّاً لتمحيص المسلمين، و ثباتهم على الحق و مفاداتهم الرسول بأنفسهم و أموالهم. كيف و قد كانت المسافة بين المدينة و تبوك تقرب من ستمائة كيلومتراً، و كانت الركائب المعدّة للمسير تغطّي معشارهم، و كمان زادهم الشعير المسوّس، و الإهمالية السخنة و التمر المزهيد، ففي خضيمٌ تلك الظروف

العصيبة، سعى المنافقون لإخماد همم المسلمين، و كسر شوكتهم، فكشف الله عنهم لقاء تآمرهم على الإسلام، ما كانوا يبطنونه و يخفونه من ضغائن و أحقاد، و قد كرّست سورة التوبة ثقلها الأكبر على بيان تـآمر أُولئك، وقد كـانوا يتذرّعون بـأعذار و ترّهات خاوية، ويستأذنون من النبي للبقاء في المدينة وعدم المساهمة في الجهاد. نعم ما كانوا يعتذرون به لم يكن سبباً حقيقيّاً لتثاقلهم، و إنّما السبب فيه هو:

١ - علمهم بأنّ النبي لايصيب غنيمة . ٢ - بعد الطريق . ٣ ـ شدَّة الحر و حمّارة القيظ .

و قد كشف الوحي عن سرّ تنبّطهم و تشاقلهم و ألمع إلى الوجهين الأولين بقوله : ﴿ لَوْ كَانَ عَرَضاً قَرِيباً وَ سَفَرًاً قَاصِداً لاَتَّبَعُوكَ وَ لَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَ اللهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ (التوبة/ ٤٢).

و في هذه الآية إلماع إلى السببين الأوّلين اللّذين عاقاهم عن المساهمة :

ا ـ يريد أنّه لو كان في ما دعوتهم إليـه منفعة قريبة المنال لم يكن في الوصول إليها عناء كبير لاتّبعوك كما يقول : ﴿لَوْ كَانَ عَرَضَاً قَرِيباً﴾ .

٢ ـ لو كـان السفر سفراً هيّناً لاتعب فيه لأسـرعوا بالنفر إليه إذ حـبّ المال أمر طبيعي خصوصاً إذا كانت سهلة المأخذ قريبة المنال كما يقول : ﴿ سَفَراً قَاصِداً ﴾ .

و لممّا بعدت عليهم الشقّة أوّلاً و لم يكونوا مطمئنّين بالوصول إلى المال ثانياً انصرفوا عن المساهمة، و لكنّهم لحفظ مكانتهم بين المسلمين كانوا يحلفون للرسول بعدم استطاعتهم للخروج، و هم كاذبون في حلفهم كما يقول سبحانه: ﴿وَ يَحْلِفُونَ بِاللهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَ اللهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾.

و قد ألمع إلى السبب الثالث بقوله : ﴿ فَرِحَ الْمُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلاَفَ رَسُولِ اللهِ وَ كَرِهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَ قَالُوا لاَتَنْفِرُوا فِي الحَرِّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرًّا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾ (التوبة/ ٨١).

كان المنافقون يقـولون لإخـوانهم لاتنفروا فـي حرّ الصيـف و الله سبحانـه فنّد آراءهم و سفّه أحـلامهم بأنّ نار جهنّم المعـدّة للعصاة أشدّ حرّاً مـن تلك الأيّام، لأنّ ذلك الحرّ تحتملـه الأجسام و أمّا نار جهنّـم فتلفح الوجوه و تنضـج الجلود، و على ذلك ينبغي عليهم أن يضحكوا قليلاً و بيكوا كثيراً .

هذه سيرة المنافقين و ضعفاء الإيمان في كل عصر يعتذرون في الصيف بشدّة الحرّ، و في الشتاء بشدّة البرد، و لكنّها أعذار ظاهـريّة اتّخذوها واجهة لستـر ما هو السبب الحقيقي لترك المساهمة .

و التاريخ يعيد نفسه . كان علي (عليه السلام) يأمر أصحابه بالجهاد ضد العدو و هم يتثاقلون إلى الأرض، يعتذرون بمثل تلك الأعذار، يقول الإمام : «فإذا أمرتكم بالسير إليهم في أيّام الصيف، قلتم : هذه حمارة القيظ أمهلنا يُسَبَّخ عنّا الحرّ، و إذا أمرتكم بالسير إليهم في الشتاء، قلتم : هذه صبارّة القرّ أمهلنا ينسلخ عنّا البرد، أكلّ هذا فراراً من الحرّ و القرّ، فإذا كنتم من الحرّ و القرّ تفرّون فأنتم و الله من السيف أفر، يا أشباه الرجال و لارجال! ...»<sup>(1)</sup>.

إلى هنا وقفنا على الأسباب الواقعيّة التي ثبّطت عزائم المنافقين عن المساهمة في الجهاد، ثمّ إنّهم كانوا ينتحلون الأعذار الواهية، ليستأذنوا النبي في القعود و التخلّف، و كان النبي يأذن لهم، فتزل الوحي و قال : ﴿عَفَا اللهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَ تَعْلَمَ الكَاذِبِينَ﴾ (التوبة/ ٢٣).

و هل الآية تدلُّ على أنَّ إذنه (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) كان على خلاف

(١) نهج البلاغة : الخطبة ٢٧ .

٤٦.

المصلحة و ناجماً عن سوء تدبيره، و بالتـالي كان ذنباً و معصية، أو أنَّ الآية خرجت لبيان أمر آخر؟ و الصحيح هو الثاني و إليك البيان :

إنَّ دراسة الموضوع توقفنا على أنَّ إذن رسول الله كان مقروناً بالمصلحة إذ لولاه فلايخلوا حالهم بين أن يكونوا مطيعين أو عاصين، فلو أطاعوه و ساهموا المسلمين لكان ضررهم أكثر من نفعهم لقوله سبحانه : ﴿لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً وَلَأَوْضَعُوا خِلاَلَكُمْ يَبْغُونَكُمُ الفِتْنَةَ وَ فِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُسمْ وَ اللهُ عَلِيمٌ

و لأجل أنّ ضررهم كان أكثر من نفعهم، أذن النبي (صلّى الله عليه و آله وسلّم) أن لايشاركوهم في الجهاد و لو طلبوا منه، قال سبحانه : ﴿ فَإِنْ رَجَعَكَ اللهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِنْهُمْ فَ اسْتَنْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقَلْ لَنْ تَخْرُجُوا مَعِي أَبَدَاً وَ لَنْ تُقَاتِلُوا مَعِيَ عَدُوّاً إِنَّكُمْ رَضِيتُمْ بِالقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الخَالِفِينَ﴾ (التوبة/ ٨٣).

ولو خـالفوا و اثّاقلـوا إلى الأرض لكان الفساد أعظـم، لأنّ المخالفة الـواضحة توجب تهبيط عظمة النبي(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) عن الأعين وربّما تتّخذ خطة عادية للمنافقين في مجالات أخر.

ولأجل هذا لمّا استأذنوا أذن لهم وما هذا إلَّا دفعاً للفاسد أو الأفسد.

ويعبارة أخرى: إنَّهم كاندا عازمن على عدم الخروج مع المؤمنين إخزه إل من

و سلّم) أم لم يأذن، لكن(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بإذنه حفظ مكانته ومنزلته بين المسلمين .

نعم، إنّه(صلّى الله عليـه و آله و سلّم) بإذنه فوّت مصلحـة أخرىٰ وهو التعرّف على المـؤمن وتمييزه عـن المنافق، وتمحيـص المطيع عـن المتمرّد ولولاه لـم يعرف الصديق من العدو عاجلاً .

وليس لحن الآية في مجال تفويت هذه المصلحة لحن العتاب والإعتراض، بل أُسلوبه أُسلوب عطف وحنان، وأشبه بإعتراض الولي الحميم على الصديق الوفي، إذا عامل عدوّه الغاشم بمرونة ولينة، فيقول بلسان الإعتراض : «لماذا أذنت له ولم تقابله بخشونة حتّى تعرف عدوّك من صديقك ومن وفي لك ممّن خانك . على أنّه وإن فات النبي(صلّى الله عليه وآله وسلّم) معرفة المنافق من هذا الطريق لكنّه لم تفته معرفته من طريق آخر، صرّح به القرآن في غير هذا المورد، فإنّ النبي الأكرم(صلّى الله عليه وآله) كان يعرف المنافق وغيره من المؤمن من طريقين آخرين .

٢\_التعرّف عليهم بتعليم منه سبحانه، قال: ﴿مَا كَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى بَمِيزَ الخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الغَيْب وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِي مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ﴾(آل عمران/ ١٧٩) والدقَّة في الآية تفيـد بأنَّ الله سبحـانه يجتبي من رسله من يشاء ويطلعه على الغيب، ويعرف من هذا الطريـق الخبيث ويميّزه عن الطيّب. وعلى ذلك فلم يفـت النبي الأكرم(صلَّى الله عليه وآله وسلَّم) شيء وإن فاتته

٤٦٢

معرفة المنافق من هذا الطريق ولكنَّه وقف عليها من الطريقين الآخرين .

وعلى كل تقدير فاستئذان أُولموا الطول منهم لترك الخروج آيمة النفاق، كما أنّ مساهمتهم آية الإيمان، يقول سبحانه : ﴿وَإِذَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ أَنْ آمِنُوا بِاللَّهِ وَجَاهِدُوا مَعَ رَسُولِهِ اسْتَأْذَنَكَ أُوْلُوا الطَّوْلِ مِنْهُمْ وَقَالُوا ذَرْنَا نَكُنْ مَعَ القَاعِدِينَ \* رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَأَيْفُقَهُونَ \* لَكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ جَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِم وَأَنْفُسِهِمْ وَأُولَئِكَ لَهُمُ الخَبْرَاتُ وَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ \* اَعَـدَّ اللّهُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَجْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ (التوبة / ٨٤-٨٨) .

نعم استثنى سبحانه ذوي الأعذار وهم الضعفاء، والمرضى والفقراء، فإنَّ هذه الأصناف الثـلاثة لا حـرج عليهم ولا إثـم في قعـودهم عـن الجهاد الـواجب، قـال سبحانه : ﴿ لَيْسَ عَلَى الضُّعَفَاءِ وَلاَ عَلَى المَرْضَى وَلاَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيل وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا اتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّوْا وَأَغْبُنهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْع حَزَناً اللَّ يَجِدُوا مَا يُنْفِقُونَ \* إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيَاءُ رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الخَوَالِفِ وَطَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (التوبة/ ٩١\_٩٣).

الاعتذار بالخوف من نساء الروم ثمَّ إنَّ بعضهم اعتذر بأنَّه يخشئ من نساء بني الأصفر فقال : يا رسول الله : «إئذن لي ولا تفتني فو الله لقد عرف قـومي أنَّه ما مـن رجل بأشدَ عجباً بالنساء منَّى و إنَّي أخشى إن رأيت نساء بني الأصفر أن لا أصبر» فأعرض عنه رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلّم) وقال: لقـد أذنت لك، فنزلت في حقّه هذه الآية: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُسُولُ انْذَنْ لِسِي وَلاَ تَفْتِنِّسِي الاَفِسِي الفِتْنَسِةِ سَقَطُسوا وَإِنَّ جَهَنَّسِمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ (التوبة / ۴۹).

والمراد أنّه انّما خشـي الفتنة من نسـائهم ولكـن ما سقط فيـه من الفتنـة أكبر لتخلّفه عن رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وجزاؤه جهنّم(١).

ثمّ خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عن المدينة وضرب عسكره على ثنية الوداع وُخلّف علي بن أبي طالب (رضوان الله عليه) على أهله وأمره بالإقامة فيهم فأرجف به المنافقون وقالوا: ما خلّفه إلاّ إستثقالاً له وتخفّفاً منه، فلمّا قال ذلك المنافقون أخذ علي بن أبي طالب (رضوان الله عليه) سلاحه ثمّ خرج حتّى أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وهو نازل بالجرف، فقال : يا نبي الله، زعم المنافقون أنّك إنّما خلّفتني لأنّك استثقلتني وتخفّفت منّي، فقال : كذّبوا، ولكنّي خلّفتك لما تركت ورائي، فارجع فاخلفني في أهلي وأهلك، أفلا ترضى يا علي أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى؟ إلّا انّه لا نبي بعدي، فرجع علي إلى المدينة، ومضى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على سفره (<sup>٢٢</sup>).

حديث تخلّف الثلاثة

ثمّ إنّه تخلّف بعضهم لا عن نفاق بل عن توان وهم : كعب بن مالك ومرارة بن ربيع وهلال بن أُميّة . فلمّا قدم النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) المدينة جاءوا إليه واعتذروا فلم يكلّمهم النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) و تقدّم إلى المسلمين بأن لايكلّمهم أحد منهم، فهجرهم الناس حتى الصبيان، و جاءت نساؤهم إلى رسول

الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) فقلن له : يا رسول الله نعتزلهم؟ فقال : لا ولكن لايقربوكن، فضاقت عليهم المدينة فخرجوا إلى رؤوس الجبال، وكان أهاليهم يجيئون لهم بالطعام ولا يكلّمونهم، فقال بعضهم لبعض: قد هجرنا الناس ولا يكلّمنا أحد منهم فهلًا نتهاجر نحن أيضاً، فتفرّقوا ولم يجتمع منهم اثنان وبقوا على ذلك خمسين

(١) السيرة النبوية : ج٢ ص٥١۶. (٢) السيرة النبوية ج٢ ص٥٢٠.

يوماً يتضرّعون إلى الله تعالى، فقبل الله توبتهم وأنزل فيهم هذه الآية ('):

﴿وَعَلَى النَّلَاثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْنُفُسُهُ مُ وَظَنَوا أَنْ لاَ مَلْجَاً مِنَ اللَّهِ إِلاَّ الَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْنُفُسُهُ مُ وَظَنُوا أَنْ لاَ مَلْجَاً مِنَ اللَّهِ إِلاَ الَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْنُوصُ مِنَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْنُوصُ مِنَا اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْنُوصُ مِنَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ النَّهُ مُ أَنْ لاَ مَلْجَا مِنَ اللَّهِ إِلاَ اللَّهِ لِمَا مَ عَلَيْهِمُ النَّهُ مُوا إِنَّ اللَّهُ هُو التَوَاتُ الرَّحِبَمُ (التوبة/ ١١٨) اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَا لَيْ

والذي يستفاد من هـذا القرار الحاسم الذي أصدره النبي(صلّى الله عليه و آله وسلّم) في شـأن أولئك، إنّ الـدواء النـاجع لعـلاج كـل تصدّع يطـرأ على الجبهـة الإسلامية يتمثّل في فرض الحصار وتضييق الخنـاق على العدوّ ليستأصـل كلّياً قبل استفحال أواره، ، واشتداد شوكته .

وبعبارة أخرى : نستخلص درساً هامّاً لحياتنا في مستقبلها المصيري من موقف النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) هذا وهو أنّه كلّما شعـرت القيادة الإسلامية بخطر يتـرقّب من أقلّيـة تسكن داخل البـلاد الإسلامية، فـإنّه يجب عليهـا أن تفرض عليها الحصار الإقتصادي وتستنهض عزائم المسلمين للمجـابهة الصارمة مع أولئك ليرتدعوا عن بكرة أبيهم عمّا كانوا عليه من شطط وإيذاء للمسلمين .

نوى في البلاد الإسلامية أقلّيات مذهبية من غير المسلمين وقد بلغوا الذروة في الشروة وجمع المال وامتصّوا دماء المسلمين في عقردارهم، واستنفدوا قواهم وسخّروهم لصالح منافعهم الخاصّة على غفلة من أمرهم، وما هذه الظاهرة إلّا لأنّ الأكثرية صادت دمية بيا أماناه الثقية بياليا من من التيامين ما ما

هذا مـا يرجع إلـى الأقلّيات المذهبيـة في داخل البـلاد الإسلامية وأمّـا القوى الكافرة الخارجة عنها فيجب كبح جماحهم بشكل آخر وهو:

إنَّ المسلمين اليوم يملكون زمام الطاقة الحياتية المتمثَّلة في النفط والتي تمثَّل عصب الحضارة الحديثة، فلو أنّهم امتنعوا عن إعطاء ثروتهم النفطية للقوى الكبرى، لتوقَفت وأُصيبت الحياة الصناعية والإقتصادية بشكل رهيب. واضطرّت على أثرها للرضوخ للواقع والإعتراف بحقوق المسلمين المشروعة.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرِيٰ لِمَنْ كَانَ لَـهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَىٰ السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٍ﴾ والتفصيل موكول إلى محل آخر.

مسجدضرار

كان النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) على جناح السفر إلى تبوك إذ وفد جماعة من بني غنم ابن عوف وطلبوا منه أن يأتيهم ويصلّي في مسجدهم الذي بنوه في حيّهم وقالوا:إنّا بنينا مسجداً لذي العلّة والحاجة والليلة المطيرة والليلة الشاتية وإنّا نحب أن تـأتينا فتصلّي فيه لنـا وتدعـوا بالبـركة، فقـال لهم : إنّي على جنـاح سفر ولو قدمنا أتيناكم إن شاءالله .

فلمّا انصرف رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) من تبوك وأراد الصلاة فيه

نزلت عليه آية في شأن المسجد وهي : ﴿وَالَّذِينَ اتَّحَدُوا مَسْجِداً ضِرَاراً وَكُفْراً وَتَفْرِيقاً بَيْنَ المُؤْمِنِينَ وَإرْصَاداً لِمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ اَرَدْنَا إِلاَّ الحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُم لَكَاذِبُونَ \* لاَ تُقِمْ فِيهِ ابَداً لَمَسْجِدٌ اُسَّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ اَوَّلِ يَوْمِ اَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ اَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَهَّرِينَ \* اَفَمَنْ اَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ اَنْ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ يُعِبُ فِيهِ مِنْ قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَ إِنْ المُعَشَى مَا اللَّهُ عَرْمَ اللَّهُ عَلَى عُ مَنْ اللَّهُ عَلَى تَقُومَ فِيهِ فِيهِ مِنْ اللَّهُ يُعَالِي اللَّهُ عَلَى التَقْوَى مِنْ اللَّهُ عَلَى عَامَ مُ

الظَّالِمِينَ \* لاَ يَزَالُ بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إلاَّ أَنْ تَقَطَّعَ قُلُو بُهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة/ ١٠٧- ١١٠).

وفي حقيقة الأمر كان إنشاء هذا البناء لأجل غاية خبيئة وأهداف مستبطنة منها بنّ الفرقة والشقاق بين صفوف المسلمين، ومنها جعل هذا المكان ملجاً لأبي عامر الراهب وهو من أشد محاربي الله ورسوله وكان من قصّته أنّه قد ترهّب في الجاهلية ولبس المسوح، فلمّا قدم النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) المدينة حسده وحزّب عليه الأحزاب ثم هرب بعد فتح مكّة إلى الطائف فلمّا أسلم أهل الطائف لحق بالشام وخرج إلى الرَوم وتنصّر وهو أبوحنظلة غسيل الملائكة الذي قتل مع النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في واقعة أحد وكان جنباً فغسّلته الملائكة.

وسمّى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أبا عامر: «الفـاسق»، وقد كان أرسل إلى المنافقيـن أن استعدّوا و ابنوا مسجداً فإنّي أذهب إلى قيصـر وآتي من عنده بجنود واخـرج محمداً(صلّـى الله عليه و آله و سلّـم) من المدينـة، فكان المنـافقون يتوقّعون أن يجيئهم أبو عامر، فبنوا هذا المسجد لتلك الغاية .

فلمّا نزلـت الآية أمر رسول الله(صلّـى الله عليه و آله و سلّم) عاصـم بن عوف العجلاني ومالك بن الأخشم بهدم المسجد وتحريقه، وروي أنّه بعث عمّار بن ياسر ووحشي أن يحرقاه وأمر بأن يتّخذ كناسة يلقيٰ فيها الجيف.

وفي الواقع أنّ الخطّة التي تنتهجها القوىٰ الكافرة غالباً للقضاء على الإسلام والمسلمين تكمن في إستغلال الصبغة الدينية التي تدين بها الشعوب الإسلامية لضرب الإسلام والإنسانية باسم الإسلام نفسه وتحت شعارات دينية تنبع من أهدافه في ظاهر أمرها .

وقعة تبوك :

فلمّا انتهى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى تبوك أتاه صاحب أيله (') وأهل جرباء وأذرح فأعطوه الجزية، فكتب رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) لهم كتاباً، فأ قام رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في تبوك بضعة عشر ليلة ولم يجد من العدو فيها أثراً فرجع إلى المدينة قافلاً.

تآمر المنافقين على النبي على الم

روى المفسّرون أنّ اثني عشر رجلاً من المنافقين وقضوا على العقبة ليفتكوا برسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عند رجوعه من تبوك فأخبر جبرتيل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بذلك وأمره أن يرسل إليهم ويضرب وجوه رواحلهم، وعمّار كان يقود دابّة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وحذيفة يسوقها، فقال: حذيفة اضرب وجوه رواحلهم فضربها حتى نحّاهم، فلمّا نزل قال لحذيفة: من عرفت من القوم؟ قال : لم أعرف منهم أحداً، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إنّه فلان وفلان حتى عدّهم كلّهم ، فقال حذيفة : ألا تبعث إليهم فقال : أكره أن تقول العرب لمّا ظفر بأصحابه أقبل يقتلهم <sup>(٢)</sup>.

روى الواقدي: لمّا كمان رسول الله (صلّى الله عليه و آلمه و سلّم) في بعض

(۱) مدينة في فلسطين.
 (۲) مجمع البيان ج٣ ص۴۶.

الطريق مكر به أناس من المنافقين واتتمروا أن يطرحوه من عقبة في الطريق، فلمّا بلغ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) تلـك العقبة أرادوا أن يسلكوها معـه، فأخبر رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) خبرهم .

فقال للناس : اسلكوا بطن الوادي فإنّه أسهل لكم وأوسع، فسلك الناس بطن الوادي وسلك رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) العقبة وأمر عمّار بن ياسر أن يأخذ بزمام الناقة يقودها وأمر حذيفة بن اليمان يسوق من خلفه، فبينا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يسير في العقبة إذ سمع حسيس القوم قد غشّوه، فغضب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأمر حذيفة أن يردّهم، فرجع حذيفة إليهم وقد رأوا غضب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأمر حديفة إذ سمع رواحلهم بمحجن في يده، وظنّ القوم انّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فجعل يضرب وجوه قد اطّلع على مكرهم فانحطوا من العقبة مسرعين حتى خالطوا الناس .

وأقبل حذيفة حتمى أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فساق به، فلمّا خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من العقبة نزل الناس فقال النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : يا حذيفة هل عرفت أحداً من الركب الذين رددتهم؟ قال : يا رسول الله عرفت راحلة فلان وفلان وكان القوم متلتّمين فلم أبصرهم من أجل ظلمة الليل، فنزلت في حقّهم هذه الآية :

المُنَافِقُونَ أَنْ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةُ تُنَبَّتُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِءُوا إِنَّ تَسْعُمُ مُعَامَةً مُنَافِقُونَ أَنْ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةُ تُنَبَّتُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِءُوا إِنَّ تَسْعُمُ مُعَامَةً مُنَافِقُونَ أَنْ تُنَزَّلُ عَلَيْهِمْ سُورَةُ تُنَبَّتُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِءُوا إِنَّ تَسْعُمُ مُنَافِقُونَ عَلَيْهِمْ عُلَيْهِمْ عُمَاسَةً مُعَانِيهِ عُلَيْهُمْ عُمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلُو السَتَهْزِءُوا إِنَّ

(١)المغازي للواقدي ج٣ ص١٠٢٢\_١٠٢٣.

.

## (11)

البراءة من المشركين

كان رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) لمّا فتح مكّة لم يمنع المشركين الحج في تلك السنة، وكانت سنّة العرب في الحج أنّه من دخل مكّة وطاف البيت في ثيابه لم يحلّ له امساكها، وكانوا يتصدّقون بها ولا يلبسونها بعد الطواف، فكان من وافي مكّة يستعير ثوباً ويطوف فيه ثم يردّه، ومن لم يجد عارية و لاكراء و لم يكن له إلاّ ثوب واحد طاف بالبيت عرياناً.

فجاءت امرأة من العـرب حسناء جميلة فطلبت ثوباً عاريـة أو كراءً فلم تجده، فقالـوا لها : إن طفت فـي ثيابك احتجـت أن تتصدّقي بهـا، فقالت : كيـف أتصدّق وليس لي غيرها؟ فطـافت بالبيت عريانة، وأشرف لها الناس، فـوضعت احدى يديها على قبلها والأخرى على دبرها، وقالت شعراً:

اليوم يبدو بعضه أوكله فما بدامنه فلا أحله

فلما فرغت من الطواف، خطبها جماعة، فقالت: إنّ لي زوجاً. وكانت سيرة رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قبل نـزول سورة البـراءة أن لا يقاتـل إلّا من قاتله، ولا يحارب إلّا من حاربه وأراده، فكان رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم)

لايقاتل أحداً قد تنحّىٰ عنه واعتزله حتى نزلت عليه سورة البراءة، وأمره بقتل المشركين من اعتزله ومن لم يعتزله إلا الذين قد عاهدهم رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) يـوم فتح مكمة إلـي مدة، منهـم: صفوان بـن أميّة وسهيل بـن عمرو، فقال الله عـزّ وجلّ : ﴿ بَرَاءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَـاهَدَتَّم مِنَ المُسْرِكِينَ فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ ﴾ ثمّ يقتلون حيثما وجدوا بعد .

هذه أشهر السياحة : عشرون من ذي الحجة ومحرّم وصفر وشهر ربيع الأوّل وعشراً من ربيع الآخر.

فلمًا نزلت الآيات من سورة البراءة دفعها رسول الله(صلّى الله عليه و آله وسلّم) إلى أبي بكر وأمره أن يخرج إلى مكّة ويقرأها على الناس بمنى يوم النحر، فلمّا خرج أبوبكر نزل جبرئيل على رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقال : يا محمّد لايؤدي عنك إلاّ أنت أو رجل منك .

فبعث رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أميرالمؤمنيـن(عليه السلام) في طلب أبي بكر، فلحقه بـالروحاء وأخذ منه الآيات فرجع أبوبكـر إلى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقال : يا رسول الله أنزل الله فيّ شيئاً؟ فقال : لا إنّ الله أمرني أن لا يؤدي عني إلاّ أنا أو رجل منّي<sup>(۱)</sup>.

هذا مجمل ماروته الشيعة حول حادثة نزول السورة وهو بنفسه جاء في كتب أهل السنّة في مصادر جمّة من حديث وتفسير، و من أراد التفصيل فليرجع إلى تفسير الطبري والسيوطي في تفسير الآية، ولكن لإلقاء المزيد من الضوء على تلك الحادثة نبحث عن أُمور:

## ١- لما ذا لم يحجّ النبي ﷺ بنفسه في هذا العام؟

روى المفسّرون أنّه أقبل رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) من تبوك فأراد

الحج، فقيل له: إنَّه يحضر المشركون فيطوفون عـراة، فقال: لا أحبَّ أن أحجَّ حتَّى لايكون ذلك (٢).

ويؤيّد ذلك قصة المرأة التي طافت بالبيت الحرام عريانة كما عرفت .

٢\_ اختلفت الرواية في عدد الآيات التـي بعث النبي(صلّى الله عليه وآله وسلّم) عليّاً(عليه السلام) بها ليقرأها يوم الحجّ الأكبر على المشركين ويرفع الأمان عنهم .

فقد روىٰ الطبري عن محمد بن كعب القرظي وغيره قالوا :

بعث رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) أبابكـر أميراً على الموسم سنة تسع وبعث علي بن أبي طالب(رضي الله عنـه) بثلاثين أو أربعين آية مـن سورة براءة فقرأها على الناس يؤجّل المشركين أربعة أشهر يسيحون في الأرض، فقرأ عليهم براءة يوم عرفة أجّل المشـركين عشرين من ذى الحجـة والمحرّم وصفـر وشهر ربيـع الأوّل وعشراً من ربيَع الآخر <sup>(۱)</sup>.

وروى السيوطي فـي الدر المنثور قال : أخرج عبـدالله بن أحمد بـن حنبل في زوائد السند وأبـو الشيخ وابن مردويـه عن علي(رضي الله عنـه) قال : لمّا نزلـت عشر آيات من بـراءة على النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّـم) دعا أبابكر ليقرأهـا على أهل مكّة ثمّ دعاني فقال لي : أدرك أبابكر فحيث ما لقيته فخذ الكتاب منه").

روى البحراني في تفسيره عن مصادر وثيقة، روايات تنتهي إلى أبي هريرة وأنس وأبي رافع وزيد بن نفيع وابن عمر و ابن عباس \_ واللفظ للأخير: إنّه لمّا نزل (بَرَاءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ) إلى تسع آيات أنفذ النبي أبابكر إلى مكّة لأدائها، فنزل جبرئيل وقال : إنّه لا يؤديها إلا أنت أو رجل منك، فقال النبي لعلي : إركب ناقتي العضباء وإلحق أبابكر وخذ براءة منه (<sup>٣)</sup>.

والرواية الثانية والثالثة أوفق بمضمون الآيات وما يمس بالقضية لا يتجاوز الآية العاشرة وربّما تزيد قليلًا، مضافاً إلى أنَّ الرواية الأولى فيها من الشذوذ ما لا يخفي، وسيوافيك أنَّ عليّاً(عليه السلام) قد قرأ يوم النحر لا يـوم عرفة وأنَّـه رفع الأمـان عن

(۱) نفس المصدر السابق.
 (۲) الدر المنثور: ج۱۰ ص۱۲۲.
 (۳) تفسير البرهان ج۲ ص۱۰۵.

المشركين منذ يوم التلاوة وكان يوم العاشر من ذي الحجة لا العشرين منه .

و إليك الآيات العشر الواردة في شأن تلك القصة نسوقها إليك لتقف عن كثب على مضمونها وما ورد فيها حول تلك الحادثة :

قال عز من قائل : ﴿ بَرَاءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدَتُمْ مِنَ المُسْرِكِينَ \* فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ ٱسْهُر وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّهِ وَأَنَّ اللَّه مَخْزِى المُسْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإَنْ تُبْتُمْ فَهُوَ خَبْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلَيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّهِ وَبَشَرِ لَذِينَ وَرَسُولُهُ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُوَ خَبْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلَيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّهِ وَبَشَرِ لَذِينَ وَرَسُولُهُ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُوَ خَبْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلَيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجزي اللَّهِ وَبَشَرِ الَذِينَ كَفَرُوا بِعَذَابِ آلِيم \* إلَّا الَّذِينَ عَاهَدَتُمْ مِنَ المُشْرِكِينَ تُمَ لَمْ يَنْعُمُومُ مَنْتُنَ وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَنَيْكُمْ أَحَدًا فَاتَتُوا المُسْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاللَّهُ يُحَبُّ المُتَقِينَ \* وَاعْدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَاقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوا المَنْهِ وَبَدْ تُعَدَّقُومُ مُ وَخُذُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاللَهُ يُعَا وَاعْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَاقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوا الرَّعَاةَ فَحَوْلُهُ مَ وَخُذُوهُ مَ وَالَعْهُمُ وَعَنْ أَنَا لَكَهُ عَنُور وَعَنْ يَعْلَى مَعْتَى اللَّهُ مُعَنْ اللَّهُ مُوا الْحُرُمُ فَا فَتُنُوا المُسْرِكِينَ عَيْدَوْ وَعَنْ وَانَ اللَّه يُعَمَّ وَالْمَنْ وَلَكُمُ وَعَنْ وَالْعَنُونَ اللَّه مَعْمَوا لَكُمْ وَالَقُولُ الْمَنْ فَيْتُ اللَهُ عَمَونَ اللَّهُ مَعْتَى وَاعْتُوا الزَكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمُ إِنَّ اللَّهُ مَوْ وَاعَنْ وَاللَهُ مَوْنَ اللَهُ مَعْتَ وَاللَهُ مَعْ وَعَنْ وَعَنْ وَاللَهُ مُوا عَنْ عَامَ وَعَنْ اللَّهُ مَنْ وَاللَهُ مَعْ وَالْتُ اللَهُ وَعَنْ وَاللَهُ مَالَكُهُ وَالَعْ وَالَا اللَهُ وَا فَعَدُنُهُ وَانَ اللَهُ مُوالَكُمُ وَاللَهُ مَعْتَى اللَهُ فَتَعْ وَالَعُنُولُو وَعَنْ اللَهُ مُدُولُهُ عَالَا وَعَنْ وَاللَهُ مُنْ وَعَنْ مُنْ وَعَنْ وَعُمُ وَاللَهُ مُوالَ وَالْنَا لَقَا مَعْتُ وَالْتُعَمُ وَا مَنْ مَعْ وَالَعُ مَا اللَهُ مَا مُوا الْعُنُونُ اللَهُ مُوائَعُونَ اللَهُ مَنْ وَالَعُونُ وَالَعُنَا اللَهَ مَعْتَ وَا الْعَنْ مُعْتُولُ اللَّهُ مُوائَ وَعَا وَا اللَّهُ وَ

٣- لماذا عزل النبي عظمة أبابكر عن مهمة التبليغ :

قد تضافرت النصوص على أنّه لمّا نزلت عشر آيات من أوّل سورة براءة دعا النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أبابكر ليقرأها على أهل مكّة ثّم دعا عليّاً(عليه السلام) فقال له : أدرك أبابكر فحيثما لقيته فخذ الكتاب منه فا ذهب به إلى أهل مكّة فاقرأه عليهم، فخرج علي(عليه السلام) من المدينة فلحق أبابكر في الجحفة وأخذ

الكتـاب منه، ورجـع أبوبكـر إلى المـدينـة مستاءً فقـال للنبي(صلّـى الله عليه و آلـه و سلّم) : أنزل فـيّ شيء؟ قال : لا، ولكن جبـرئيل جاءنـي فقال : لن يـؤدّي عنك إلاّ أنت أو رجل منك(<sup>()</sup>.

وهناك صـور أخرى للحديث يقرب بعضها من بعـض ويتّحد الكل فـي إفادة معنى واحد لمضمون القصّة .

قال البغوي في تفسيره : لمّا كانت سنة تسع وأراد رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم) أن يحج قيل له : إنّه يحضر المشركون فيطوفون عراة ، فبعث أبابكر تلك السنة أميراً علَى الموسم ليقيم للناس الحج وبعث معه أربعين آية من صدر براءة ليقرأها على أهل الموسم ، ثم بعث بعده عليّاً (كرم الله وجهه) على ناقته العضباء ليقرأ على الناس صدر براءة وأمره أن يؤذن بمكّة ومنى وعرفة : أن قد برئت ذمة الله وذمّة رسوله من كلّ مشرك ، ولا يطوف بالبيت عريان . فرجع أبوبكر فقال : يا رسول الله بأبي أنت وأمّي أنزل في شأني شيء؟ قال : لا، ولكن لا ينبغي لأحد أن يبلّغ هذا إلّا رجل من أهلي <sup>(1)</sup>.

وعند الرجوع إلى طرق وأسانيد هذه القصة في المجامع الحديثية والتفسيرية المهمّة يظهر بجلاء وجود تواتر معنوي أو إجمالي لوقوع القصة أعني استرداد الآيات من أبي بكر وتشريف أميرالمؤمنين بتبليغها ونزول الوحي المبيّن بأنه لا يبلّغ عنه إلّا هو أو رجل من أهل بيته وإن اشتملت القصة على بعض الخصوصيّات التي تفرّد بها بعض الطرق والمتون<sup>(٣)</sup>.

(۱) الدر المنثور ج٣، ص٢٠٩، كنز العمال ج١ ص٢٤٧، تاريخ ابن كثير ج٥ ص٣٨. (٢) تفسير البغوي : ج٢ ص٢۶٧ . (٣) و قد جمع العلامة الأميني كافة صور الحديث بطرقه المختلفة المسندة منها و المرسلة في موسوعته الثمينية الغديبر وانقله عين ثلاثية واسبعين محيذثا وامفشيرا وامؤرخيا لاحظ ج ص ۲۳۸\_• ۳۵۰.

و إلى تلك الفضيلة يشير شمس الدين المالكي (ت ٢٨٠هـ) في قصيدته : و إنّ عليّاً كان سيف رسوك وصاحبه السامي لمجد مشيّد إلى أن قال : وأرسله عنه السرسول مبلّغاً وخصّ بهذا الأمر تخصيص مفرد وقال هل التبليغ عنّي ينبغي لمن ليس عن بيتي من القوم فاقتد<sup>(1)</sup>

وحينئذ يـأتي الكلام علـى الوازع الذي دفـع الوحي الإلهـي إلى عزل أبـي بكر وتنصيب عليّ(عليه السلام) مكانه فقد ذكرت في المقام وجوه نشير إليها :

١ ـ ما ذكره الآلوسي في روح المعاني بقوله : ليس في شيء من الروايات ما يدلّ على أنّ عليّاً(عليه السـلام) هو الخليفة بعد رسول الله دون أبي بكـر، وقوله : «لا يبلّغ عنّي غيري أو رجل منّي» سواء كان بوحي أو جـار على عادة العرب أن لا يتولّى تقرير العهد ونقضه إلاّ رجل من الأقارب لتنقطع الحجّة بالكلّية").

ويؤاخذ عليه :

**أولاً**: بأنّ النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) برّر عزل أبي بكر بأنّه نزل جبرئيـل على«أنّـه لا يؤدّي عنك إلاّ أنـت أو رجل منـك» ولو كانـت لما ذكـره القائل مسحة من الحق لكان على النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يقول السنّة الجارية عند العـرب هي أن لا ينقض العهد إلاّ عـاقده أو رجل مـن أهل بيته، مع إنّـا نرى أنّ

وثانياً : إنَّ ابن كثير لم يذكر لتلك السنَّة العربية مصدراً ولا خبراً عنها في أيَّامهم ومغازيهم، ولو صحّت السنَّة لكانت سنَّة عربيَّة جاهليَّة فما وزنها في الإسلام؟ وما

(١)نفع الطيب ج ٢ ص ٢٠٣. (٢) روح المعاني: ج١٠ ص٢٥، و قد أخذه عن تفسير ابن كثير، ج٢، ص٣٣.

277

هي قيمتها عند النبي؟ وهو(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) كـان ينسخ كـل يوم سنّـة جاهليّة وينقض كل حين عادة قوميّة، وقد قال يوم فتح مكّة : «ألا إنّ كلّ مأثرةأو دم أو مال يدّعي فهو تحت قدمي هاتين إلا سدانة البيت وسقاية الحاج»(').

وثالثاً : لو افترضنا أنّ هـذه السنّة كانت سنّة عربيّة محمودة فهل كان رسول الله ذاهلاً عنها وناسياً لها حين سلّم الآيات بيـد أبي بكر وأرسله وخرج إلى طـريق مكّة ؟ فعند ما كان في بعض الطريق ذكر النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما نسيه أو ذكّره بعض من كان عنـده بما أهمله وذهل عن أمـر كان الواجب مراعاته، مع أنّ هذه السنّة لـوكانت رائجة لمـا كان للنبي ولمن حـوله أن يغفلوا عنهـا ثم يتذكّروهـا، فهل الذهول عنها إلاّ كذهول المقاتل عن سلاحه والحارس عن حربته؟

ورابعاً: إنّ عليّاً(عليه السلام) لم يبعث لمجرّد نقض العهد وحده، وإنّما بلّغ أحكاماً لم تكن داخلة في ضمن العهد، فقال: «يا أيّها الناس لا يحجّ بعد هذا العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان ومن كان لـه عند رسول الله عهـد فهـو له إلى مدّته ... الخ»(٢).

وبالجملة فلم تكـن رسالة الإمام علي(عليه السلام) مقصـورة على مجرَّد تلاوة طائفة من سورة بـراءة بل تعدّت إلى تبليغ أحكام قرآنية أخرى نـزل بها جبرئيل عن الله سبحانه على رسوله حيث اخبر فيها بأنّه«لا يؤدّي عنك إلاّ أنت أو رجل منك» .

هذا هو التبرير الذي إرتآه ابن كثير وجنح إليه الألوسي في تفسيره .

(۱) السيرة النبوية لابن هشام ج۲ ص۴۱۲.
 (۲) السيرة النبوية لابن هشام ج۲ ص۵۴۶.

الأخرى صفية الجلال في ذلك المجميع العظيم الذي كمان انموذجاً للحشير ومورداً للمسلم والكافر»(').

وصاحب المنار عندما ينقله عن بعض أهل السنّة يعود فينتقده بقوله : «ولايخفى حسنه لو لم يكن في البين تعليل النبي فإنّه علّل تبليغ علي نبذ العهود عنه بكونه من أهل بيته وهو ينافي أن تكون النكتة المذكورة علّة، فهو لا يأبيٰ أن تكون حكمة».

وصاحب المنار وإن أتى ببعض الحق ولكن غفل عن البعض الآخر وهو إنَّ أهل بيت النبي(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) لم يكونوا منحصرين في عليّ وحده، بل كانوا عدّة كثيرة كعمّه العباس وأبناء أبي طالب كطالب وعقيال وغيرهم، فلماذا \_ياترى\_اختار عليّاً وحده من دونهم؟

والحق أن يقال: إنّ عـزل أبابكر ونصب عليّ مكـانه لم يكن إلّا لأمـر سياسي وديني يتلخّص في الأمر التالي:

وهو إنّ نقض وإبرام المواثيق والعهود من الأمور الحكومية التي يمارسها الحاكم المدني أو الشرعي ولا يحق لغيره التـدخّل فيها، فالنبي الأكرم نوّه بعمله هذا إلى أنّ الإنسان اللائق بهذه المهام في حياته ـ وبطريق أولى بعـد وفاته ـ هـو علي بلا منازع، الذي هو منه <sup>(1)</sup>فهو الـلائق والمسؤول بحكم النيابة عن النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) للتصـدي لشؤون الخلافة والحكومة و لايختص شـأن علي بالأمور السياسية محده بيا. هم الميلّة لأحكيام شيعتية لم سلّغه النب. (صلّى الله عليه و آله

ومن العجب العجاب مـايري مـن تساهـل الرواة والمـؤرّخون فـي نقل هـذه الفضيلة، ونسوق إليك بعض الصور المختلفة لهذه القصّة في كتب الحديث :

(١) تفسير المنارج ١٠ ص١٩٣، تفسير القرآن المجيد للشيخ محمود شلتوت ص٩١٥.
 (٢) نظير ذلك ما ورد في آية المباهلة حيث قال سبحانه: ﴿تَعَالَوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ نِسَاءَنَا وَ
 (٢) نظير ذلك ما ورد في آية المباهلة حيث قال سبحانه: ﴿تَعَالَوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ نِسَاءَنَا وَ

£77

۱ ـ ما يحكى انّ عليّاً اختص بتأدية براءة و أخرى تدلّ على أنّ أبابكر شاركه فيه، و أخرى تـدلّ على أنّ أبا هريرة شاركه في التأدية، و رجال آخرون لـم يسمّوا في الروايات.

۲ \_ ما يدل على أنّ الآيات كانت تسع آيات، و أخرى عشراً، و أخرى ستّة عشر، و أخرى ثـلاثين، و أخرى ثلاثاً و ثـلاثين، و أخرى سبعاً و ثـلاثين، و أخرى أربعين، و أخرى سورة براءة .

۲ ـ ما يدلّ على أنّ أبابكر ذهب لوجهه أميراً على الحاج، و أخرى على أنّه رجع و أوّلـه بعضهم كابـن كثير إنّه رجـع بعد إتمام الحـج، و آخرون انّه رجـع ليسأل النبي(صلّـى الله عليه و آله و سلّم) عـن سبب عزلـه، و في رواية أنس انّـه(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث أبابكر ببراءة ثمّ دعاه فأخذها منه .

٤ الما يدل على أنّ الحجّة وقعت في ذي الحجّة و إنّ يوم الحجّ الأكبر تمام أيّام تلك الحجّة أو يوم عرفة أو يوم النحر أو اليوم التالي ليوم النحر أو غير ذلك، وأخرى إنّ أبابكر حجّ في تلك السنة في ذي القعدة .

۵ ـ ما يـدل على أنّ أشهر السياحة تـأخذ من شوال، و أخـرى من ذي القعدة و أُخرى من عاشر ذي الحجّة، و أُخرى من الحادي عشر من ذي الحجّة وغير ذلك .

۶ ـ ما يدل على أنَّ الأشهـر الحرم هـي ذو القعدة و ذو الحجّة و المحـرّم من تلك السنة، و أخرى على أنّها أشهر السياحة تبتدئ من يوم التبليغ أو يوم النزول(''.

٢\_مبدأ أمد الهدنة : إنَّ الله سبحيانه و رسوله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) قبد رفعا الأمان عن

المشركين الناقضين للعهود إلاَّ إنَّه تمَّ إمهالهـم مدَّة أربعة أشهر و حيث قال سبحانه :

(١) الميزان: ج٩ ص١٧٥، و لاحظ تفسير الطبري ج٩ ص٢٢.

﴿ فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَ اعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَ أَنَّ اللهَ مُخْزِي الكَافِرِينَ \* وَ أَذَانٌ مِنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ إِلى النَّاسِ يَوْمَ الحَجِّ الأَكْبَرِ أَنَّ اللهَ بَرِي \* مِنَ المُشْرِكِينَ وَ رَسُولُهُ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَبَشِّرِ الَّذِينَ كَفَرُوا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (براءة / ٢ و٣).

و أمّا مبدأ هذه الهدنة هو يوم الحجّ الأكبر الذي هو يوم الإبلاغ و الإنذار.

و الأوفق بسماحة الإسلام أن يبتدأ أمدهما من حيمن الإعلان و الإنمذار لا من حين إنشاء الحكم الذي ربّما يتقدّم على إعلامه .

فإذا فرضنا أنّ يـوم الحجّ الأكبر هو يوم النحر العاشر مـن ذي الحجّة كان آخر الأمد هو العاشر من ربيع الآخر.

وأمّا مـن جعل مبدأ الإنذار يـوم العشرين مـن ذي القعدة فعليه تنتهي الهـدنة بمرور عشرين يوماً من ربيع الأول يتوقف .

وعند ذلك يتوجّه سؤال وهو: أنّه إذا كان نهاية الأمد هو العاشر أو العشرين من ربيع الآخر فكان يجب على المسلمين الصبر حتّى ينتهي ذلك الأمر مع أنّه سبحانه يأمر بقتلهم عند انسلاخ الأشهر الحرم أي في نهاية محرّم الحرام وإطلالة شهر صفر، قال سبحانه :

﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الأَشْهُرُ الحُرُمُ فَ اقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ

سبحانه يعد التمسّك بحرمة الحرب فيها جزءاً من الدين القيّم ويقول :

﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَّاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيْهِنَّ اَنْفُسَكُمْ وَقَاتِلُوا المُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّهُ وَاعْلَمُوا اَنَّ اللَّهَ مَعَ المُتَقِينَ ﴾ (التوبة / ٣٢).

وبذلك يظهر ضعف سائر الأجوبة التي ذكرت في المقام فلا نطيل بذكرها .

**۵**ـ مَا هي الوثيقة التي بلّغها أميرالمؤمنين(عليه السلام) بعد تلاوة الآيات: لقد اختلفت الروايات في بيان صورة النصّ الذي تضمّن الإنذار السماوي في هذه الحادثة و إليك صوره المختلفة :

أـ أن لا يدخل مكّة مشرك بعد عامه هـذا، ولا يطوف بالكعبة عريان ولا تدخل الجنّة إلّانفـس مسلمة، ومن كـان بينه وبين رسـول الله عهد فعهـده إلى مدّتـه، وفي بعض النصوص مكان مكّة لا يقرب المسجد الحرام مشرك.

ب ـ لاتـدخل الجنّة إلاّ نفس مسلمـة، ولا يحجّ بعد العام مشـرك، ولا يطوف بالبيت عريان، ومن كان بينه ... الخ .

ج ـ لايقرب البيت بعد العام مشرك، ولايطوف بـ البيت عريان، ولاتدخل الجنّة إلّانفس مسلمة، وأن يتم كل ذي عهد عهده (')ولكن بيان حصر استحقـاق الجنّة في السياسا ما حكم شرقاً مسلماً ا

٤- لماذا دفع الله سبحانه الأمان عن المشركين؟ هذا هـ والسؤال الأكثر أهمّية في تفسير آيات هذه السورة وذلك إنّ الـدعوة

(١) لاحظ تفسير الطبري ج ۴٩ ص ۴۶\_ ٢٧.

المحمدية كانت مبنيَّة على أساس البراهين العقليَّة والعلميَّة كما كانت مبنيَّة على رفع الإكراه في الدين .

قال سبحانه : ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدَّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ (البقرة / ٢٥٢).

مع إنّا نجد في هذه الآيات ما يعلن صريحاً مجابهة المشركين بلاهوادة ويخيّرهم بين طريقين لا ثالث لهما إمّا العزوف عن الشرك والـدخول تحت لواء التوحيد وإمّا ترقّب الحرب بعد انقضاء أربعة أشهر من تاريخ بدء إعـلان البراءة في قوله سبحانه : ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدتُّم مِنَ المُشْرِكِينَ﴾ .

وهـذا هو الـذي أثـار تساؤل الكثيـر مـن المحقّقين والبـاحثيـن في العصـور المتأخّرة ويمكن الجواب عنه بأحد وجهين :

١ ـ إنّ البراءة كـانت مختصّة بالمشركين الـذين كان لهم مع رسـول الله عهد، ولكنّهم غدروا وخانوا ونقضوه . فلأجل ذلك لم يكن بد من رفض العهد المنقوض من جانبهم، وكانوا في كل زمن على أهبة الهجوم على المسلمين فلا يصحّ لقائد الإسلام السكوت وتركهم حتى يتآمروا على الإسلام والمسلمين و إليك تفصيل ذلك :

إنّ هذه الآيـات ترفع الأمـان عن الـذين عاهـدوهم من المشـركين لأجـل أنّهم لاوثوق بعهدهم بشهادة أنّهم لم يراعوا حرمـة العهد ونقضوا ميثاقهم وقد أباح سبحانه في تلك الفتره إبطال العهد بالمقابل نقضاً بنقض قال سبحانه :

﴿وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ الَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللَّهَ لا بُحِبُّ الخَائِنِينَ (الأنفال/ ٥٨).

والدليل على أنّ ذلك الرفع لم يكن جزافاً هو أنّ الآيات استثنت المتثبين على العهد وقالت : ﴿اِلاَّ الَّذِينَ عَـاهَدتُّمْ مِنَ المُشْرِكِينَ ثُـمَّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْئاً وَلَـمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ اَحَداً فَاتِمُوا اِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ اِلَى مُدَتِهِمْ اِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ﴾(التوبة/ ۴).

وقال أيضاً: ﴿ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ رَسُولِهِ إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَ دْتُمْ عِنْدَ المَسْجِدِ الحَرَامِ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَقِينَ﴾(التوبة/٧).

والآيات تصرّح بـأنّ استسلامهم أمام قدرة المسلميـن إنّما كان لما يعانـونه من ضعف وذلّـة، فلو سنحت لهـم الأقدار وامتلكوا العـدد والعدّة لعاودوا الهجـوم على المسلمين وأبادوهم عن بكرة أبيهم وفي ذلك يقول سبحانه : ﴿كَيْفَ وَإِنْ يَظْهَرُواعَلَيْكُمْ لاَيرْقُبُـوا فِيْكُِـمْ اِلاَّ وَلاذِمَّةً يُـرْضُونَكُـمْ بِاَفْـوَاهِهِمْ وَتَـأْبَـى قُلُـوبُهُـمْ وَاَكْنَـرُهُـمْ فاسِقُونَ﴾(التوبة/ ٨).

وقال سبحانه في موضع آخر : ﴿الَا تُقَاتِلُونَ قَوْماً نَكَنُوا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدَؤْكُمْ اَوَّلَ مَرَّةٍ اَتَخْشَوْنَهُمْ فَاللَّهُ اَحَقُّ اَنْ تَخْشَوْهُ اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾(التوبة/ ١٣).

فكل هذه الآيات التي تلوناها عليك وما لم نتلوه صريح في أنّ رفع الأمان كان مختصّاً بلفيف من المشركين الذين كان بينهم وبين الرسول عهد وميثاق ولكنّهم قد نقضوا تلك العهود والمواثيق فحقّت عليهم كلمة العذاب وباءوا بغضب من الله تعالى على غضب .

وأمّا الذين التزموا بمواثيقهم أو لم يكن بينهم وبين الرسول أي ميشاق وعهد وما كان يخشى منهم الخيانةوالغدر والقتال للمسلمين فهؤلاء لاتشملهم هذه الآيات. وأمّا ما هو واجب القائد الإسلامي أمام الطائفة الأولى بعد انتهاء عهدهم أو ماهي وظيفته أمام الطائفة الثانية منهما - أعني من ليس له عهد بينه وبين القيادة الإسلامية ولا يتوقّع منه أيّة خيانة - فتفصيله وبيانه موكول إلى القسم السياسي من الفقه الإسلامي . وسنبيّن حكمه في البحث الآتي .

الناقضون للعهود،الشفقة والرحمة بأبعادهما المختلفة، نسوق إليك نموذجين منها :

أ- إنّه إذا استجار المشرك لينظر فيما تندب إليه الدعوة الحقّة ويتبعها أن اتضحت له، كان من الواجب إجارته حتّى يسمع كلام الله ويرفع عن بصيرته غشاوة الجهل، وفي ذلك يقول سبحانه : ﴿وَإِنْ اَحَدٌ مِنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَاَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللَّهِ ثُمَّ اَبْلِغْهُ مَأْ مَنَهُ ذَلِكَ بِاَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيَعْلَمُونَ﴾ (براءة/ ۶).

وما ذلك إلاّ لأنّ صـرح الدعوة الإسلاميـة يعتمد على ركيزة تهـدف إلى انتشال الناس عن الغـي والضلال والانحراف والفساد، ولازم ذلـك بذل العناية المكتّفـة في سبيل الوصول إلى هذه الغاية المنشودة وإن ضعف احتمال التأثير وقلّة نسبته .

ب \_ إنّ المشرك المتحرّف عن العهود والمواثيق لـ و أظهر التوبة والندامة وشهد على توبته قيامه بالفرائض الدينية كالصلاة والزكاة تقبل تـ وبته ويعـد في عـداد المسلمين فيشمله من الحقوق ماللمسلمين ، قال سبحانه : ﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَاِخُوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصِّلُ الآباتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (التوبة/ ١١) . هذا ما يرجع إلى توضيح هذه الآيات و بيان الأسرار التي تضمّنتها .

٢- نحن نفترض انّ البراءة كانت عامّة لجميع المشركين الذين يعيشون في ظل الحكومة الإسلامية وانّها لا تعترف بعد نزول هذه الآيات بدين الشرك أبداً، وإنّما تعترف بالشرائع الإلهية الإبراهيمية . وتصوّر أنّ ذلك لا يجتمع مع حريّة الإنسان في عقيدته وفكره، فكر خاطئ يظهر من البحث الآتي الذي عقدناه لبيان الجهاد

الجهاد الإبتدائي، جهاد دفاعي في الحقيقة إنّ البحث عن آيات الجهاد وإن كان يحتاج إلى تأليف رسالة مفصّلة تبحث عن هذه الآيات، وتبيّن خصوصيّاتها ونكاتها غير اننّا إستكمالاً لما ذكرناه نقف عندها وقفة قصيرة حتّى يتضح هدف الآيات، فنقول: إنّ الآيات الواردة حول الجهاد وما يرتبط بها من قريب أو بعيد تنقسم إلى

طوائف خمس لابدً لكل مفسّر أن يلاحظ مجموعها قبل إتّخاذ الموقف، وتفسيرها، وإظهار الرأي فيها.

و إليك هذه الطوائف :

ا**لأولى** : الآيات المطلقـة التي تدعو إلـى مطلق النضال والقتـال، دون أن تقيّد ذلك بقيد، كقوله سبحانه :

< قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِاليَوْمِ الآخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الحَقِّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوْتُوا الكِتَابَ (التوبة/ ٢٩).

وقوله سبحانه :

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الكُفَّارَ وَالمُنَافِقِينَ وَاعْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِنْسَ المَصِيرُ (التوبة / ٧٣).

فالآية الأولى تدعو إلى مطلق النضال مع أهل الكتاب، والشانية تدعو إلى مطلق النضال مع الكفّار والمنافقين دون أن تقيّد مقاتلة هذه الطوائف والجماعات بقيد، وتعلّق الأمر بشيء مطلق يوجب مقاتلتهم كذلك. سواء كانوا مقاتلين للمسلمين أم لا، وسواء عارضوا الإسلام أم لا.

الثانية : الآيات التي تقيّد مقاتلة المشركين بقيد وهو قتال المسلمين والعدوان عليهم، كقوله سبحانه :

﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ

المُعْتَدِينَ ﴾ (البقرة / ١٩٠).

ف القتال ــ حسب هذه الآيـة ــ يجب إذا تعـرّض المسلمـون لعدوان الكفّـار والمشركين، ولا يجب قتالهم إذا لم يكونوا مقاتلين .

وربّما قيّد القتال بقيد آخر وهو تهيّؤ العدو لنقض العهد، وهو بمعنى التعرّض لقتال المسلميـن وبمثابـة العدوان، فـلأجل ذلـك يجب على المسلمين مقـاتلتهم ومحاربتهم . يقول سبحانه ـ بعد أمره بقتال المشركين في مطلع سورة التوبة ـ :

﴿ كَيْفَ وَإِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لاَ يَرْقُبُوا فِيكُمْ إِلاَّ وَلاذِمَّةَ ﴾ (التوبة / ٨).

و يقول سبحانه :

﴿ لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلاَّ وَلا ذِمَّةً وَأُولَئِكَ هُمُ المُعْتَدُونَ ﴾ (التوبة / ١٠).

﴿ لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلاَّ وَلا ذِمَّةً وَأُولَئِكَ هُمُ المُعْتَدُونَ ﴾ (التوبة / ١٠).

﴿ لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلاَّ وَلا ذِمَّةً وَأُولَئِكَ هُمُ المُعْتَدُونَ ﴾ (التوبة / ١٠).

﴿ لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلاَّ وَلا ذِمَّةً وَأُولَئِكَ هُمُ المُعْتَدُونَ ﴾ (التوبة / ١٠).

﴿ لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلاَّ وَلا ذِمَّةً وَأُولَئِكَ هُمُ المُعْتَدُونَ ﴾ (التوبة / ١٠).

﴿ لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلاَّ وَلا ذِمَّةً وَالْعَنْكَ هُمُ المُعْتَدُونَ ﴾ (التوبة / ١٠).

إلى غير ذلك من الآيات التي تـوجـب مقاتلـة المشركيـن لنقضهم العهـود المعقـودة بينهم و بيـن المسلمين لأنّ نقـض العهـد بمثابـة إعلان الحـرب، و إرادة العدوان .

إنّ ملاحظة هذه الآيات تفيد أنّ القتال لم يشرع على الإطلاق بل لأجل سبب، و هو إرادة قتال المسلمين و العدوان عليهم، أمّا بصورة مباشرة و أمّا عن طريق نقض عهود المسالمة، و الصلح الذي لايعني إلاّ إرادة القتال فيكون القتال هنا من باب الدفاع عن النفس . و من هنا تكون هذه الآيات مقيّدة لإطلاق الطائفة الأولى . و من المعلوم أنّ المطلق يحمل على المقيّد و يؤخذ بكليهما حسب ما هو المقرّر في علم «أُصول الفقه» .

الثالثة : الآيات التي تدعو إلى إنقاذ المستضعفين و نجدة المظلومين و إخراجهم من ظلم الحكّام الجائرين، و دفع الضيم عنهم. و هذا هو أيضاً نوع آخر من الدفاع ... إذ هو دفاع عن الغير... و المعتدى عليه ليس الإنسان نفسه، أو شعبه، بل هو شعب آخر مضطهد و لايلزم أن يكون الاعتداء متوجّهاً إلى الإنسان : شخصه أو شخصيّته، أو قومه بل يكفي أن يكون الإعتداء على الإنسان بما هو إنسان، فعندئذ يجب في منطق العقل الدفاع عن حقوق الإنسان، لاعن حقوق الشخص و ما يرتبط به فقط، بل يكون

الدفاع عـن حقوق الإنسان غير المرتبط بـالمقاتل من أفضل أنواع الجهـاد و الدفاع ، فإنّ ذلـك إيثار و بذل للدم فـي سبيل حياة الآخـرين ، و أيّ عمل أقـدس من هـذا . و لأجل ذلك نرى أنّ الله سبحانه يفرض على المسلمين إغاثة المضطهدين و يقول :

﴿وَ مَا لَكُمْ لاَتُقَاتِلُونَ فِى سَبِيلِ اللهِ وَ المُسْتَضْعَفِينَ مِنَ السِّرِّجَالِ وَ النِّسَاءِ وَ الوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هـذِهِ القَرْبَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيَّا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيراً (النساء / ٧٥).

الرابعة : الآيات التي تـدلّ على عـدم الإكراه فـي الـدين، لأنّ الـدين عقيـدة والعقيدة لاتوجد بالإكراه كقوله سبحانه :

﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ ﴾ (البقرة / ٢٥٤) .

قيل إنّها نزلت في رجل من الأنصار يدعى أبا الحصين كان له ابنان فقدم تجّار الشام إلى المدينة يحملون الزيت، فلمّا أرادوا الرجوع من المدينة أتاهم ابنا أبي الحصين فدعوهما إلى النصرانية فتنصّرا و مضيا إلى الشام، فأخبر أبو الحصين رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فأنزل الله تعالى : ﴿لاإكراه في الدين﴾ فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : أبعدهما الله هما أوّل من كفر، فوجد أبو الحصين في نفسه على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : واله و سلّم) حين لم يبعث في طلبهما، فأنزل الله : ﴿فَلاَ وَ رَبِّكَ لاَيْوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ... ﴾ (النساء/ 20).

و قيل: كـانت امرأة مـن الأنصار تكون مقـلاتاً `` فترضـع أولاد اليهود، فجـاء الإسلام و فيهم جماعة منهم فلمّا أجليت بنو النضير إذا فيهم أناس من الأنصار فقالوا: يا رسول الله، أبنائنا و اخواننا فنزلت: ﴿ لا إكراه في الدين؟ فقال: «خيّروا أصحابكم فإن اختاروكم فهم منكم و إن اختاروهم فأجّلوهم» <sup>(٠)</sup>.

(١) المقلات: التي لايعيش لها ولد. (٢) مجمع البيان ج٢ ص٣۶٣\_٣۶۴.

و كقوله سبحانه : (ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَ المَوْعِظَةِ الحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالَّتِى هِيَ أَحْسَنُ (النحل/ ١٢٥) .

و قوله سبحانه : ﴿وَ قُلِ الحَقُّ مِنْ رَبَّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَ مَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرُ (الكهف/ ٢٩) . و قوله سبحانه :

﴿وَ لَوْ شَاءَ رَبَّكَ لاَمَنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلَّهُمْ جَمِيعاً أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (يونس/ ٩٩).

و قوله سبحانه :

﴿لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ \* إِنْ نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَة فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ (الشعراء/ ٣و٢) .

إلى غير ذلك من الآيات الكاشفة عن حرّيةالإعتقاد .

الخامسة : الآيات الداعية إلى الصلح و التعايش السلمي كقوله سبحانه : و و الصُّلْحُ خَيْرُ (النساء / ١٢٨). و قوله سبحانه : و إنْ جَنَحُوا للسَلْم فَاجْنَحْ لَهَا (الأنفال / ٤١).

أو بعيد أن يتساءل :

إذا كان الإسلام ينشد الصلح و التعايش السلمي مع الطوائف و أهل الملل الأخرى، كما تشهد بذلك الطائفة الخامسة، و إذا كان الإسلام يحترم العقيدة الأخرى، و يمنع من إكراه أحد على تقبّل الإسلام و اعتناقه كما تشهد على ذلك الطائفة الرابعة ... فكيف يمكن تفسير الآيات الحاثّة على القتال و المحاربة؟

إنّ ملاحظة مجموع الآيات من الطوائف الخمسة تهدينا إلى الجواب الصحيح .

فإنّ القتّال ـ بملاحظة الطائفة الثانية و الثالثة ـ إنّما شرع لأجل الدفاع، و هذا الدفاع ينقسم إلى ثلاثة أقسام :

١ \_ الدفاع عن النفس فرداً أو شعباً . ٢ \_ الدفاع عن الغير (أي المستضعفين و المضطهدين) فرداً أو شعباً أيضاً . ٣ \_ الـدفاع عن القيم الإنسـانيّة ، و هو يتحقّق بـالجهاد ضد الحاكـم المستبد المانع عن نفوذ الدعوة الإسلامية .

توضيحه : إذا كان الحاكم مستبداً مانعاً عن نفوذ دعوة الأنبياء و الأولياء و ملهيّاً لشعبه عن التـوجّه إلى القيم الـرفيعة التي جاء بهـا الأنبياء، و دافعاً لهم نحـو العقائد الخرافية التـي تعتبر سدّاً أمام السعادة الإنسـانية، فعند ذلك يجب النضـال ضد هذا الحاكم و نظامه لأمرين :

١ \_ إنّ الحاكم المستبد ظالم في نظامه، و معتد على حقوق الشعب حيث سلب عنهم الحقوق الطبيعية و هي الحرّية في الدعوة و الاستماع إليها، فعند ذلك يكون القتال معه قتالاً مع الظالم المعتدي .

٢ \_ إنّ الـدفاع عـن النفس و المـال و الشعب و ما يـرتبط بـه يعدّ جميـلاً عند شعوب العالم . غيـر أنّ الملاك في كونه جميلاً إنّمـا هو لأجل كونه دفاعـاً عن الحق و الحقيقة ، و الدفاع عن الحـريّة دفاع عن الحق ، فالحاكم المستبـد السالب للحريّة

عن الأنبياء و الشعوب يضاد عمله الحق و الحقيقة فيحسن قتالـه، و محاربته لأجل تحكيم الحق و نصرته .

و من هنا يكون الجهاد التحريري في حقيقته جهاداً دفاعياً . لأنّ ذلك الجهاد إنّما هـو لأجل إنقاذ المستضعفين الـذين تعرّضـوا لعدوان و ظلم الظالميـن أو لأجل إنقاذ القيـم و الحقوق و المثل الإنسانيـة التي وقعت عـرضة لمزاحمة المستكبـرين و الحكام المستبـدّين ، فـأقامـوا العراقيل في وجه الـدعوة الإسـلامية و سلبـوا الناس حريتهم في اختيار العقيدة التي يريدونها .

و بهذا تبيّن أنّ الجهاد بـ أقسامـه المختلفة جهـاد دفاعـي جوهـراً، و إن كان ينقسم حسب الإصطلاح الفقهي إلى الدفاعي و الإبتدائي .

و هاهنا نكتة نلفت إليها نظر القارئ الكريم و هي أنّ الآيات الأولى التي نزلت في تشريع الجهاد تدلّ بأوضح الوجوه إلى أنّ الدافع إلى تشريع الجهاد هو الدفاع عن المسلمين و حقوقهم و لـم يشرّع لأجل التجاوز و الاعتداء على حقوق الآخرين، و إليك الآيات :

إِنَّ اللَّهُ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهُ لَأَيْحِبُ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ \* أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدَيرٌ \* الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَغَيْرِ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدَيرٌ \* الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَغَيْرِ مُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدَيرٌ \* الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَغَيْرِ مُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدَيرٌ \* الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَغَيْرِ حَقَّ إِلاَ أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَ لَوْلا دَفْعُ اللَهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ مِ بِعَضِ لَهُدَمَتْ صَوَامِعُ وَ بِيعٌ وَ مَتَعْ وَ مَعَالَ أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَ لَوْلا دَفْعُ اللَهِ النَّاسَ بَعْضَهُمُ مِ بَعْضِ لَهُدَمَتْ صَوَامِعُ وَ بِيعٌ

و إليك هذه الدلالات :

٢ \_ قوله سبحانه: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ ﴾ يـدل على أنّ المـأذون في القتـال مقاتَـل (بالفتح) لامقـاتِل (بالكسر) فليس المسلم هـو البادئ بالقتـال بل الكافـر هو البادئ، فعند ذلك يعد قتال المسلم دفاعاً.

٣ \_ قوله سبحانه: ﴿بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا﴾ يدلّ بـوضوح علـى أنّ القتال لأجـل رفع الظلم.

۴ ـ قوله سبحانه : ﴿أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ﴾ يدلّ على كونهم مشرّدين من ديارهم بغير سبب و أي ظلم أعظم من إبعاد الإنسان عن موطنه؟!

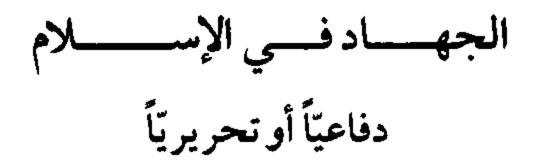
۵\_قوله سبحانه: ﴿وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ ... ﴾ يدلّ على أنّ الكافر لو ترك بحاله لهدّم البيوت المقدّسة و أماكن العبادة التي بنيت لعبادة الله سبحانه و تربية الناس و توكيتهم، فيجب قتاله حتى لايرتكب تلك الجريمة الأثيمة.

٤- قول سبحانه : ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّ الْهُمْ ... ﴾ يشير إلى أنّ الغاية من تمكين المسلمين في الأرض هو إحياء المثل الإنسانية و هي عبارة عن إقامة الصلاة التي هي رمز لصلة الإنساني، و الأمر رمز لصلة الإنساني، و الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر و هما كناية عن إقامة الصحيح و النضال ضد كل نظام فاسد.

\* \* \*

و لمّا بلغ الكلام إلى هنا، نرى أن نخوض في فلسفة الجهاد الإسلامس بصورتيه : الدفاعي و الإبتدائي و الدوافع إلى تشريعه و ما يجب على المجاهد من رعاية أصول و قيم في الجهاد. و هذا بحث مستقل أتينا به لمناسبة خاصّة .

## (11)



يعتبر الجهاد في منطق الدين الإسلامي و سيلة إلى بقاء الدين، و إستمرار وجوده، بـل و بقاء الأمـة الإسلاميّـة و صيانـة كيانهـا من السقـوط و الانهيار و لابـد للوقوف على هذه الحقيقة من تقديم مقدمة ضرورية، فنقول:

الجهاد ضرورة حياتية

عندما نطالع حياة الموجـودات الحيّة نجد أنّها تقـوم بثلاثة نشاطـات تضمن بقاءها و حياتها .

و هذه النشاطات هي : **أوّلًا**: التنفّس وجذب الغذاء المناسب . **ثانياً** : التوالد و التكاثر، وهي صفة كلّ خليّة من خلايا الكائنات الحِيّة . **ثالثاً** : دفع الموانع ، ودفع المزاحم وطرد المواد الزائدة ، والمضرّة .

إنَّ حياة كل كائن حي ملازمة لهذه النشاطات الثلاثة، بل ومدينة لها، فلا تخلو عنها ولا تفارقها .

و لمّا كان الإسلام ظاهرة حياتية \_ و إن لم تكن ظاهرة ماديّة بل ظاهرة إلهية \_ فإنَّه لا يخلو بدوره عن هذه النشاطات والفعاليَّات الثلاث ولا يستغنى عنها .

فالدين الإسلامي بحاجة ـ في بقائه، واستمرار حياته ووجوده ـ إلى هذه الأمور الثلاثة، وأخصّ بالذكر الأمر الثالث.

فإنَّ الإسلام، لكونه رسالة إلهية منزلة لهداية البشريّة، يسعى إلى تغيير العادات والتقاليد البالية، والأوضاع الفاسدة والنظم الباطلة ... ولذلك من الطبيعي أن يواجه معارضة من يخالف هذا التغيير مصالحهم، ويتعارض مع أهدافهم ومطامعهم ... وعند تذ يجب على هذا الدين أن يقوم بدفع هذه الموانع ويكتسح تلكم الحواجز، ليمضي قدماً في اداء رسالته، وتحقيق أهدافه.

إنَّ هناك فرقاً واضحاً بين(المذهب الفلسفي) و(الدين الإلهي) .

فالفيلسوف، يكتفي ببحث الأمور الفلسفيـة لمجرّد التوضيح، أو النقد وينشر أفكاره وتحليلاته بين الناس ليقفوا عليها ويعرفوها دون أن يرى إلزامهم بشيء منها .

فهو لا يهمّه سوى طرح أفكاره والدفاع عنها بقاطع البرهان، وواضح الدليل.

وأمّـا(الديـن الإلهي) فليـس مذهبـاً فلسفيّاً ليكتفـي بمجرّد البيـان والتوضيـح ويحصر همّته في النقد والإشكال إنّما هو ثـورة إصلاحية، وعملية تغييريّة تهدف إلى إقامة نظام صالح عادل فوق رُكام الأنظمة الفاسدة، والأوضاع المنحطّة .

وبديهي أنّه لا يتحقّق ذلك دون مواجهة الموانع، وقيام الصراعات والحروب، مع الجهات والقوى المعارضة لهذا التغيير.

الحركـات التغييريّـة الأخرى هو: تجنّب الإسلام عـن الحروب، وإراقه الدمـاء قدر الإمكان، والقيام بذلك من باب الضرورة وفي حدود الإنسانية والرحمة .

هذا مضافاً إلى بقيّة الفوارق التي تتجسّد في أحكام(الجهاد الإسلامي) كما سيأتي تفصيلها .

وصفوة القول : إنّ أيّة ثـورة إصلاحية وحركة تغييريّة تتطلّب ـ بحكم الضرورة ـ هذه المواجهات الساخنـة، دفعاً للمزاحم ودفعاً للموانع والحواجـز، و إلّا ماتت هذه الثورة في المهد، كما تموت الخليّة الحيّة إذا تركت ذلك .

ولهذا وصفه القرآن بأنَّه وسيلة للحياة والبقاء والإستمرار إذ قال :

﴿ يَا أَتُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ اِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ المَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (الأنفال/ ٢۴).

وبعبارة واضحة، إنَّ الإسـلام نظام إجتماعي ثـوري، لم ير العالـم نظيره قط، فهو بما أنّه رسالة إلهية، تضمن سعادة البشر، يرى لنفسه حق التوسعة و التعميم.

ولأجل ذلك يسعى لرفع الموانع والحواجز بأسهل الطرق وأعدلها .

فيبتدئ بالتبلييغ والتعليم والبحث والمجادلة والتوجيه والإرشاد، فإذا رأى أنّ المانـع لا يرتفـع إلاّ بقّوة قـاهرة يسعـي لرفع المـوانع بتلـك القوّة، و إليـه يشير قـوله

سيحانه :

﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَتَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴾ (البقرة/ ١٩٠).

وليس هذا يختصّ بالـدين الإسلامي بل كان هذا هو طـريق الأنبياء ومنهاجهم في الدعوة إلى طريق الحق . و في ذلك يقول سبحانه :

﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابَ وَالمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ (الحديد/ ٢٥).

والكتاب والميزان إشارة إلى أنَّهم كانوا يتوسّلون في بدء الأمر بأسهل الطرق، وهو تنوير الأفكار وإقناعها بمنطق العقل .

وأمَّا إذا رأوا أنَّ ذلك المنطق لا يجـدي في رفع الموانع يتوسّلـون بمنطق القوّة، فالحديد في الآيـة كناية عن ذلك المنطق، وحياة الأنبياء وتار يخهـم خير شاهد على ذلك .

وها هنا نقطة أخرى نلفت نظر القارئ الكريم إليها، وهي : إنّ الإسلام يريد أن يعمّم العدالة الإجتماعية في جميع مناحي الحياة .

ومن الطبيعي أنَّ كل ثورة ـ من هذا القبيل ـ لا تضمن منافع جميع الطبقات بل ربّما تكون مضرّة بمصالح البعض كالطغاة والمستثمرين والمترفين، ولأجل ذلك كان المترفون يعارضون كل حركة إصلاحية إلهية ويصدّون عن وجه الحق. كما قال القرآن :

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُنْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ﴾ (سبأ/ ٣۴).

ولأجل ذلك يجب على صاحب الرسالة التوسّل بمنطق القوّة(حين لا تجدي قوّة المنطق) في رفع الحواجز والموانع، والتخلّص ممّن يسد طريق الحق والعدالة .

هـذا وأشبـاهـه تمثّــل فلسفـة الجهـاد الإسـلامـي وتشـريعــه لنـوعيـن مـن الجهاد(الـدفاعي والتحـريري)، وخصـائصهما، وأحكـامهما : علـى نحو الإيجـاز

والإجمال.

الجهادالدفاعي والمراد من هذا الجهاد هو مقاتلة الأعداء المعتدين، دفاعاً عن النفس، والمال، و ذبّاً عن الوطن والحرية، وذوداً عن الشرف والإستقلال.

إنَّ الدفاع المذكور على قسمين :

## **أولاً**: الدفاع عن حوزة الإسلام .

ثانياً : الدفاع عن النفس والمال وماشابههما وأمّا البحث عن القسم الشاني فموكول إلى الكتب الفقهية المعدّة لتفصيل ذلك . (راجع شرائع الإسلام الباب السادس في حدود المحارب من كتاب الحدود والتعزيرات، تجد فيه فروع وتفاصيل هذا المبحث) .

وأمّا القسم الأوّل فمنه مـا إذا غشى بلاد المسلمين أو ثغورها عـدوّ يخشى منه على بيضة الإسلام ومجتمـع المسلمين، فيجب عليهم الدفاع بأيّـة وسيلة ممكنة من بذل الأموال والنفوس .

ولو خيف من زيادة الإستيلاء على بلاد المسلمين وتوسعة ذلك، وأخذ بلادهم، أو أسرهم، وجب الدفاع بأيّة وسيلة ممكنة، كما لو خيف على حوزة الإسلام من الإستيلاء السياسي، والإقتصادي المنجر إلى أسرهم السياسي والإقتصادي، ووهن الإسلام والمسلمين وضعفهم يجب الدفاع بالوسائل المشابهة والمقاومة السلبية المتنوّعة، فرض الحصار الإقتصادي على أمتعتهم وبضائعهم وترك استعمالها وترك المعاملة والمراودة معهم مطلقاً، إلى غير ذلك من أنواع المقاومة التي تختلف مع إختلاف نوع الإستيلاء، وإختلاف الظروف والمقتضيات.

هذا وقد وردت حول الدفاع عن النفس روايات وأحاديث منها :

قال رسول الله(صلّي الله عليه و آله و سلّم) : «من قتل دون ماله فهو شهيد» .

وقال(صلَّى الله عليه و آلـه و سلَّم) : «يبغض الله تعالى رجلاً يـدخل عليه في بيته فلا يقاتل». وقال(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) : «من قتل دون مظلمته فهو شهيد» (.). وعلى كل تقيدير فالجهاد البدفاعي جهاد شرعه الإسلام عندميا تتعرض الأمة (1) راجع وسائل الشيعة ج١١ ص٩٩-٩٢، و قد وردت روايات مماثلة في المقيام عن أهل البيت تركناها اختصاراً.

الإسلامية لمهاجمة الأعداء، وعدوانهم وتصبح غرضاً لأطماعهم ومؤامراتهم.

وهذا ممّا تقتضيه طبيعـة الحياة، وتحكم به الفطرة، ويحكم بحسنـه وضرورته العقـل السليـم، كمــا تـؤيّـده كـافّــة المـدارس والمذاهـب الحقوقيـة والسياسيـة والإجتماعية .

> وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه الجهة الموجبة للجهاد والقتال بقوله : ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم﴾(البقرة/ ١٩٠).

> > وقوله سبحانه :

﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِاَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ \* الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ اَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُدَّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيراً وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيُّ عَزِيزُ (الحج/ ٣٩-٢٠).

وعلى هذا الأساس كانت أغلب الحروب والغزوات التي قام بها النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ووقعت في حياته .

فهي كانت حروباً دفاعية قمام بها المسلمون بقيادة النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأمره، دفاعاً عن حوزة الدين، وحياة المسلمين .

\* \* \*

**خصائص الجهاد الدفاعي** إنّ للجهاد الدفاعـي في الإسلام حدوداً وأحكاماً تميّزه عـن الحروب التي يقوم بها الآخرون في عالمنا المعاصر.

ولقد أشار القرآن الكريم إلى هذا الخصائص ـ في آية واحدة ـ إذ قال سبحانه : ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَيْحِبُّ المُعْتَدِينَ﴾(البقرة/ ١٩٠).

والخصائص التي ذكرتها هذه الآية هي باختصار :

أ ـ كون الجهاد في سبيل الله(الهدف) إنّ الجهاد والقتال يجب أن يكون لله تعالى، ولكسب رضاه سبحانه، لالتوسيع السيطرة، ونشر النفوذ، وضم بلد إلى بلد. وهذا هو أهم خصائص الجهاد الإسلامي.

نظراً لأهميّتهـا القصوى أكّـد عليها القرآن الكـريم فـي آيات متعـدّدة، واعتبره الفرق الجوهـري بين الحرب الإسلامية والحـرب غير الإسلامية، وبيـن الجهاد الذي يقوم بـه المسلمون، والقتـال الذي تمارسـه دول العالم، والجمـاعات غيـر المسلمة المؤمنة، إذ يقول :

ويقول سبحانه : (مَا كَانَ لِنَبِيَّ أَنْ يَكُونَ لَهُ ٱسْرَى حَتَّى يُنْخِنَ فِى الأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (الأنفال / ۶۷) . ويقول سبحانه : (لَوْ كَانَ عَرَضاً قَرِيباً وَسَفَراً قَاصِداً لاَ تَبَعُبوكَ وَلَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَةُ وَسَبَحُلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُ مَ لَكَاذِبُونَ ﴾ (التوبة / ۲۲) .

**ب ـ القتال ضدّ المعتدي** إنّ القتال لا يجوز إلاّ ضدّ الذين يقاتلون المسلمين، ويبدأونهم بعدوان . وهو شرط فـي هذا النوع من الجهاد دون الجهـاد التحريري ، الذي سيـوافيك تفصيله .

فالقتال أساساً شرع لصد العدوان ورد المعتدي، و إيقاف المتجاوز عند حدّه، ولهذا يأمر الإسلام أتباعه أن يكفّوا عن القتال إذا فعل العدو ذلك :

قال سبحانه : ﴿ ... فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَاَلْقَوْا اِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَسِلاً ﴾ (النساء/ ٩٠).

فمن الأوّل يقول سبحانه :

﴿وَإِنْ نَكَثُوا أَيْمَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُم فَقَاتِلُوا أَئِمَّةَ الكُفْرِ إِنَّهُمْ لا أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُونَ ﴾ (التوبة / ١٢).

وفي آية لاحقة يشير سبحانه إلى الأمر الثاني إذ يقول :

﴿ اَلا تُقَاتِلُونَ قَـوْماً نَكَثُوا اَيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدَؤْكُمْ اَوَّلَ مَرَّةٍ اَتَخْشَوْنَهُمْ فَاللَّهُ اَحَقُّ اَنْ تَخْشَوْهُ اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (التوبة/ ١٣).

كما ويندرج تحـت هذا مكـافحة الإستعمـار بكلّ أشكـاله وألـوانه ... التـي يتوقّف تفصيل الكلام فيها على بيان السياسة الخارجية للحكومة الإسلامية .

ج\_حد الجهاد وإطاره

إنّ القتال يجب أن يكون في إطار الحق والعدل ولا يتجاوز حدودهما. و هو شرط مشترك بين الدفاعي والتحريري ولمّا كان الإسلام دين الحق والعدل فإنّه أكّد على هذا الشرط أشد وأبلغ تأكيد، وصرّح ـ مثلاً ـ بأنّ القتال والعدوان يجب أن يماثل العدوان الواقع على المسلمين ولا يتجاوز مقداره، وإلاّ عاد انتقاماً وخروجاً عن سنّة العدل فقال ـ في نفس الآية ـ :

الله عَندَة عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَانَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهِ مَا يَعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَانَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ مَا اعْتَدَى عَلَيْهُمُ وَانَّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهِ مَا عَتَدَى عَلَيْكُمْ وَانَّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ مَا عَنْ مَا الْحَتَدَى عَلَيْكُمْ وَانَّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ مَا الْحَتَدَى عَلَيْهُمُ وَانَّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنْ الْحَتَدَى عَلَيْهُ مَا إِنَ أُ إِنَّ الْحُقَوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنْ الْحَتَدَى عَلَيْهُ مَنْ الْحُقَوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَ الْحُنَا الْحَتَدَى عَلَيْهُمُ مَا إِنَّةً إِنَّا اللَّهُ وَاعْتَلُوا أَنْ أَنْ الْحُتَدَى عَلَيْهُ مُنْ أَعْتَنَهُ وَاللَّهُ وَاعْتَمُوا أَنَ أَ لَ أَعْتَدَى عَلَيْ عُمُ أَعْتَنَهُ وَاللَّهُ وَاعْلُمُ وَا أَنَّ الْحُلُولُ مُعْتَدُ مَا أَعْتَدَى عَلَيْهُ وَاللَّقُوا اللَّهُ وَاعْتَمُوا أَنْ الْحُتَدَى عَلَيْهُ مَا أَعْتُ مُ وَالْقُلُوا اللَّهُ وَاعْتُمُوا أَنْ أَنْ الْحُدَا مُ مَا إِنَ مُ أُنْ أَعْتَقُولُ الْعُنْ أَعْتَدَى مُنْ أَعْتَدَى عَلَيْ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَقُوا اللَّهُ وَالْعُلُمُوا أَن المَا عُنَا إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ الْحُلُقُلُ مَا إِنْ أَعْتَدُوا عَلَيْ إِلَيْ أَعْتَ إِنْ أَعْتُ أَعْتُ أُعْتُ أَعْتُ أَعْتُ مِنْ أَعْتَ إِنَ أَعْتَ مُ أَعْتُ مُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْ أَعْتُ أَعْتُ أَ الْعُلُولُ الْحُلُقُونُ إِنَّا إِنْتُ إِنْ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ مَا أَعْتُ مُ حُلُيْتُ مُ أَعْتُ أُعْتُ أَعْتُ أَعْ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أُنْ أ عُنْ أُعْتُ أَحْتُ مَا إِنَا أَعْتُ أَعْ أُعْتُ أَعْتُ أَعْ أَنْ أَلُ أَعْ أَعْتُ أَعْتُ أَعْ أَعْ أَعْ أَعْتُ أَعْتُ أُعْتُ أَعْ أَعْ أَعْ أَعْ أَعْ أَعْ أَعْتُ أ

اللَّهَ مَعَ المُتَّقِينَ ﴾ (البقرة / ١٩۴). والجدير بالذكر أن إرداف الأمر بالجهاد بالحت على التقوى يوحي بضرورة وجود صفة التقوى، وتقارنه مع الجهاد منعاً من تجاوز الحق والعدُّل. فإنَّ المقاتل غالباً تدفعه سورة الغضب إلى ارتكاب الجرائم والتعدّي عن الحق إلاً من خاف الله تعالى. وقد أشار القرآن إلى ضرورة رعاية العدل والتقويٰ في جميع الأحوال بصورة

0...

عامّة فقال سبحانه:

﴿ بَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَى أَنْ لَا تَعْـدِلُوا اعْـدِلُوا هُـوَ اَقْرَبُ لِلتَّقْـوَى وَانَّقُوا اللَّـهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ (المائدة / ٨).

هذا وقد دلّت ـ على تشريع هـذا الجهاد ـ مضافاً إلى ما ذكر مـن الآيات، أحاديث وروايات متضافرة نأتي ببعضها : قال الإمام على (عليه السلام) : «الجهاد باب من أبواب الجنَّة فتحه الله لخاصَّة أوليائه ... هو لباس التقوى ودرع الله الحصينة، وجنَّته الوثيقة» (·). وقال الإمام أبوجعفر الباقر(عليه السلام) : «الجهاد الذي فضّله الله على الأعمال وفضّل عامله على العمال تفضيلًا في

الدرجات والمغفرة لأنّه ظهر به الدين، وبه يدفع عن الدين»<sup>(٢)</sup>.

إلى غير ذلك من الأحاديث المذكورة في المصادر المعتبرة .

ثمَّ إنَّ من يجب جهادهم على نحو الدفاع ثلاث طوائف :

١- البغاة على الإمام من المسلمين، كالخوارج الذين خرجوا على الإمام على (عليه السلام) مثلاً.

0-1

هذه هي لمحة خـاطفة عن حقيقة الجهاد الدفاعي ودوافعـه وخصائصه، وأمَّا معرفة مسائله وفروعه وأحكامه التفصيليّة فمتروكة إلى الكتب الفقهية المفصّلة ^^.

الجهاد التحريري (الإبتدائي)

لقد شرع الإسلام \_ إلى جانب الجهاد الدفاعي \_ نوعاً آخر من الجهاد، هو الجهاد الإبتدائي الذي يجدر أن يسمّى بالجهاد التحريري .

وتتلخّص دوافع هـذا النوع من الجهاد في أُمـور عديدة نشير إلى ثـلاثة منها، تاركين للقارئ الكريم مراجعة الكتب الفقهية المطوّلة المفصّلة لمعرفة بقيّة هذه الدوافع ، والأسباب .

۱-تحرير البشريه من الشرك

إنَّ أهم دوافع الجهاد التحريري هو محاربة الوثنيَّة والشرك، وتحبرير البشريَّة من إتّخاذ أي معبود سوى الله .

فالإسلام يأمر بعبادة الله وحده، وينهى عن اتَّخاذ أي معبود سواه .

يقول الله سبحانه :

﴿وَلاَتَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلْها آخَرَ لاَ الْهَ اللَّهُ وَلاَ تَدْعُ مَعَ اللَّهِ الْها آخَرَ لاَ الْه الله ع وهي حقيقة تدركها الفطرة البشرية السليمة ولكن هذه الفطرة قد تنحرف وتحيد عن مسيرها الصحيح بفعل المؤثّرات والدعايات وتضليل المضلّلين . وهنا يفرض الدين على أتباعيه أن يجاهدوا لتحرير العقول من قيودهما،

وتخليص الفطرة الإنسانية المنحرفة من براثن الوثنيّة بكل وسيلة ممكنة .

(١) شرائع الإسلام، كتاب الجهاد، الركن الثاني ـ مع شروحه ...

وليس هـذا ممّا يخـالف حـرية الإنسان فـي اتّخاذ المعتقـد الذي يـريد، لأنّ الحرية ليست مطلوبة على إطلاقها .

ثمّ إنّ تخليص البشـرية من براثن الوثنيـة إنّما هو خدمة للبشريـة و إحياء لها، و إنقاذ لشخصيّتها من ذلّ الخضوع تجاه الموجودات الحقيرة .

و هذا أمر ضروري حتّى إذا لم يدرك البشر أهمّيته، أو امتنع مـن قبوله تمشّياً مع هواه .

فلو أنّ وزارة الصحّة ــ مثلاً ـ أرادت تلقيح النـاس باللقاح الصحّي ضـد مرض داهم، أو وباء قـادم، لزم على الجميع قبول هـذا الأمر، و لم يكن لأحـد الامتناع عن ذلك بحجّة أنّه حرّ لايجوز إكراهه على شيء.

فلاتسمـع منه هذه الحجّة، و لايقبـل منه هذا الـرفض، حفاظاً علـي الصحّة العامّة وصيانة للمجتمع من العدوي .

و يعتبر هذا الإكراه و الإلزام بهذا الأمر العقلائي رحمة له، و لطفاً به لاظلماً وعدواناً .

إنَّ عبادة الـوثن تجعل عابـد الوثن أذل من الصنـم الذي نحته بيديـه ... و إلى ذلك يشير سبحانه\_مستنكراً\_: ﴿أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ﴾؟(الصافّات/ ٩٥).

ثمّ إنّ الخضوع للوثن يوجب إنحطاط الفكر الإنساني و وقوعه في الخرافات التي هي بمثابة القيود و الأغلال للفكر البشري، تمنعه عن الانطلاق في مدارج الرقي و التكامل، و تحجز النفس الإنسانية من نموّ الفضائل و السجايا الخلقية الكريمة. هذا مضافاً إلى أنّ عبادة الأوثان و الأصنام توجد اختلافاً و تحزّباً بين البشر، و تفرّق وحدته، و تمزّق صفّه إذ كل جماعة تتخذ وثناً خاصّاً تعبده و تتمسّك به، و تنفي سواه، و في ذلك ضرر عظيم على حياة البشرية لايقل عن خطر الطاعون و الوباء، و في ذلك يقول الله حاكياً عن لسان يوسف:

﴿ يَاصَاحِبَى السِّجْنِ ءَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللهُ الوَاحِدُ القَهَّانُ (يوسف/ ٣٩).

و لهذا يرى الإسلام محاربة هذا الوباء الفكري، و اقتلاعه من الجذور. و من هنا أقدم الرسول الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) عند فتحه «مكّة» على كسر الأصنام الموضوعة في البيت الحرام، و أمر كل صاحب وثن أن يحطّم وثنه، و كان(صلّى الله عليه و آله و سلّم) يفعل ذلك كلّما فتح منطقة من مناطق الجزيرة<sup>(1)</sup>.

نعم صحيح انّ للتبليغ و الـدعوة أثراً لاينكـر في إيقـاظ الأفكار، و فكّهـا من أسارها، بيد أنّه أثر محدود لايعرفه إلاّ الزمر الواعيـة، المثقّفة، القادرة على إستيعاب التوجيهات و المواعظ .

و لأجل ذلـك يجب على إمـام المسلمين قبـل نشوب الحرب بيـن المسلمين و أعدائهـم أن يدعـو الكفّار و الأعـداء إلى الإسـلام بالحكمـة و الموعظـة الحسنة ، و يبالغ في إيقاظهم و توعيتهم و دعوتهم و إتمام الحجّة عليهم .

قال صاحب شرائع الإسلام : «و لايبدأون إلاّ بعد الـدعاء إلى محاسن الإسـلام و يكون الداعي الإمـام أو من نصّبه»<sup>(1)</sup>.

و قد دلّت على ذلك من السنّة روايات متضافرة منها ما ورد عن السكوني عن أبي عبد الله الصادق(عليه السلام) : قال : قال أمير المؤمنين(عليه السلام) :

رمثن بسباب الله(صلَّبه الله عليه و آليه و سلَّم) إلى البين فقيال: يا على

و قد سئل الإمام زين العابـدين علي بـن الحسين(عليهما السلام) عـن كيفيّة الدعوة إلى الدين :

فقال: تقول: «بسم الله الرحمن الرحيم \_ أدعوك إلى الله عزّ و جلّ و إلى دينه وجماعه أمران: أحدهما: معرفة الله عزّ و جلّ و الآخر: العمل برضوانه، و إنّ معرفة الله عزّ وجلّ أن يعرف بالوحدانية و الرأفة و الرحمة و العزّة، و العلم و القدرة و العلق على كل شيء، و انّه النافع الضار القاهير لكل شيء الذي لاتدركه الأبصار، و هو يدرك الأبصار و هو اللطيف الخبير، و انّ محمداً عبده و رسوله، و إنّ ما جاء به هو الحق من عند الله عزّو جلّ و ما سواه هو الباطل».

فإذا أجابوا إلى ذلك فلهم ما للمسلمين، و عليهم ما على المسلمين (").

و عن الإمام الباقر(عليه السلام) أنَّه قال :

«أوّل حدود الجهاد الدعاء إلى طاعة الله من طاعة العباد، و إلى عبادة الله من عبادة العباد و إلى ولاية الله من ولاية العباد» (\*).

بل ولو أنّ أحداً من المشركين إستـ أمن و أراد أن يسمع كلام الله أعطي الأمان، ثمّ أُعيد إلى مأمنه، سواء كان قبل نشوب الحرب أو في أثنائه.

قال الله سىحانە: ﴿ وَإِنَّ أَحَدٌ مِنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَالَمَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ (١)و(٢) مستدرك الوسائل ج١١ الباب٩ من أبواب جهاد العدو الحديث ٢ . ٣ . (٣) وسائل الشيعة ج١١ ص٣١، باب كيفية الدعاء إلى الإسلام من أبواب الجهاد .

(۴) وسائل الشيعة ج۱۱ ص۷.

# ذِلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ (التوبة / ۶) .

غير أنّ الدعوة و التبليـغ ربّما تؤثّر في بعض الأشخاص و لاتؤثّر في آخرين، خصوصاً إذا كان الدين يهدّد مصالحهم و مطامعهم و لذلك وجبت محاربتهم ... إذ لايكون الخير و الإصلاح حينئذٍ إلاّ بالسيف، و منطق القوّة :

و إلى هذا أشار النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بقوله : «الخير كلّه في السيف، وتحت ظلال السيف، ولايقيم الناس إلاّ السيف»<sup>(1)</sup>.

فرض العقيدة ممنوع

قد يتوهّم الجاهل بمعالم الدين الإسلامي و أحكامه انّ الهدف مـن الجهاد التحريري إنّما هو فرض العقيدة الإسلامية على الناس فرضاً .

و لكن هذا ظـنّ واضح البطلان معلوم الضعف لمـن له معرفة بطبيعـة الدعوة الإسلامية .

فإنّ الإسلام الذي يشجب و يستنكر على بعض الناس اتّباعهم لعقائد آبائهم و أجدادهم الباطلة، كيف يجوّز لأتباعه أن يحملوا الناس على العقيدة الإسلامية دون أن يسمحوا لهم بأن يفكّروا و يحقّقوا و يفتّشوا عن المعتقد الحق، ليعتنقوه بالبرهان و الدليل؟

إنَّ اعتناق العقيدة أي عقيدة يجب أن يكون حسب نظر الإسلامُ قائماً على أساس البحث و الفحمص و التحقيق و مرتكزاً على البرهان و الدليل، و لـذلك فهو يقبح اتّباع السلف دون مراجعة لعقائدهم، و تحقيق في صحّتها أو بطـلانها إذ قال سيحانه:

﴿ وَ كَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا (١) وسائل الشيعة ج١١ ص٥.

عَلَى أُمَّةٍ (أي طريقة) وَ إِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُقْتَدُونَ \* قَالَ أَوَ لَوْ جِنْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ \* فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كانَ عَاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ ﴾ (الزخرف/ ٢٣-٢٦) .

و قال سبحانه :

﴿وَ إِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَ لَـوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَيَعْقِلُونَ شَيْئاً وَ لاَيَهْتَدُونَ﴾(البقرة/ ١٧٠).

و بتعبير آخر: إنّ الإسلام ذمّ التقليد في الأصول و العقائد و الجري على سنن الآباء و الأجداد بلات أمّل و لاتدبّر، و طالب ب التفكّر و التعقّل فكيف يأمر أتب اعه بأن يفرضوا العقيدة الإسلامية على الآخرين بقوّة النار و الحديد.

> كيف وقد صرّح بحرية الإعتقاد بقوله سبحانه : ﴿ لَا اِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الغَيِّ﴾(البقرة/ ٢٥۶).

إنّ القرآن الكريم يصرّح بأنّ الإختـلاف الفكري، والتنافس الأيديولوجي أمر غريزي طبيعي، ولذلك فهو باق إلى يوم القيامة ولا يمكـن إزالته من رأس، ولا يصحّ إلغاؤه بالمرّة .

قال سبحانه:

﴿ وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ (هود/ ١١٨).

إنَّ القرآن الكريم ينهبي الرسول الأكرم(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) عن فرض العقيدة الإسلامية على النباس لأنَّ الله شاء لهم أن يكونوا أحراراً في ذلك وهـ و في الوقبت نفسه يعطينا درساً في مجمال التبليغ والمدعوّة يجمب أن نسيبر على ضوئه، فيقول : ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَأَمَّنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً أَفَأَنْتَ تُكُرهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ﴾ (يونس/ ٩٩).

إذن فلم يكن الجهاد التحريري في مجال(تحرير البشريـة من الشرك) بفرض العقيدة على الناس أو حملهم على الخضـوع لمنهج الدين دون اختيار منهم أو إرادة حرّة ، بل هناك دواع وعللٍ للجهاد التحريري وهي التي نتلوها عليك .

### ٢\_ كسر الموانع المفروضة على الشعوب

إنّ هنـاك داعياً آخـر لتشـريع عنـوان الجهـاد التحريـري وهـو وضع الاغـلاق المفروضـة على الشعـوب، و إسقاط الحكومـات التي تمنع مـن وصول الإسـلام إلى الناس وتقيـم سدوداً بينهم وبيـن العقيدة الحقّة وتسلـب حريّـاتهم، وتكرههـم على اتّخاذ عقيدة خاصّة، والمشي على حسب منهج خاص و إن كانوا لا يرتضونه .

وبهذا يكون الجهاد التحريري لرفع الموانع والحواجز المانعة عـن وصول العقيدة الحقّـة إلى الناس، و تحريـرهم من تلك القيـود حتى يمكنهم اختيار الـدين الإسلامي بعد الاطّلاع على محاسنه، وتبليغ معالمه إليهم.

### ۳- تخليص المستضعفين من الظالمين:

إنَّ الهدف الثالث من أهداف الجهاد التحريري هو إنقاذ الشعوب من اضطهاد الحكّام الجائرين، واستبدادهم وظلمهم.

فهو إذن شرّع لتحرير المستضعفين وتخليصهم من عسف الحكّام، وكبتهم، وحيث إنّ هذا الهدف لا يتحقّق إلّا باستخدام القوّة وحمل السلاح والمقاتلة والغزو إتَّخذ الإسلام طريق الجهاد، فقال القرآن الكريم :

﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيل اللَّهِ وَالمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالولْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ القَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيَّأ وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيراً ﴾ (النساء / ٧٥) .

وقدوردت الإشارة إلى هذا الهدف في تصريحات بعض المسلمين الذين خرجوا لفتح البلاد و إنقاذ المستضعفين من حكّامهم الجائرين قال: إنّ سعد بن أبي وقاص أرسل ربعي بن عامر ليكلّم قائد القوات الفارسية فلمّا دنا من «رستم» جلس على الارض وركّز رمحه على البسط فقال له : ما حملك على هذا؟ قال : إنّا لانستحب القعود على زينتكم، فقال له ترجمان رستم واسمه "عبود» من أهل الحيرة : ما جاء بكم؟ قال : الله جاء بنا وهو بعثنا لنخرج من يشاء من عباده من ضيق الدنيا الى سعتها، ومن جور الأديان الى عدل الاسلام فأرسلنا بدينه الى خلقه، فمن قبله قبلنا منه ورجعنا عنه وتركناه وأرضه دوننا، ومن أبي قاتلناه حتى نفضي إلى الجنّة أو الظفر ('').

إذن لم يكن تشريع هـذا الجهاد لفـرض الاستيلاء على الأراضـي ، أو بهدف السيطرة على منابع الثروة، أو استعمار الشعوب كما هو هدف الحروب غير الإسلامية في الماضي والحاضر.

كما أنَّ الإسلام ينهي عـن العدوان لبعـض الأسباب التـي تعود إلـى المسائل الشخصيـة، والقضايـا الفرديـة، التي لا تنطـوي على مصلحـة الإسلام والمسلميـن الكلّية ... ، وفي هذا الصدد يقول القرآن الكريم :

وَلا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا (المائدة / ٢).

وبما أنَّ الجهاد التحديدي بنظري على أحكام دقيقة، وظفية، لا يعرفها الآ

و إلى هذا أشار الإمام الصادق(عليه السلام) بقوله : «والجهاد واجب مع إمام عادل» (').

نعم هناك كلمة أخيرة على هامش كلا الجهادين وهي :

إنّه يجب على الدولة الإسلامية ـ قبل نشوب أيّة حرب ـ إعداد المسلمين وتجهيزهم بكل ما تستطيع من أنواع القوّة الحربية في كل زمان بحسبه، على أن يكون القصد الأوّل من ذلك هو إرهاب العدو، وإخافته من عاقبة التعدّي على بلاد الأمّة الإسلامية أو مصالحها، أو على أفراد منها، أو متاع لها حتى في غير بلادها، لأجل أن تكون آمنة في عقر دارها مطمئنّة على أهلها و مصالحها وأموالها، ولكي تحظى بالإحترام اللائق بها في الساحة الدولية، إذ يقول القرآن الكريم :

﴿وَاَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُم مِنْ قُوَةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُقَ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ﴾(الأنفال/ ۶۰).

ويبقى أن نقول : إنّ القتال والنضـال بما هو هو ليس أمراً قبيحـاً و إنّما يصطبغ بالحسن أو القبح بالغايات المحدّدة للقتال والنضال .

فلو كـان القتال والنضـال بهدف الاعتـداء والتجاوز علـى النفوس والأعـراض والأموال والحرمات فيكون القتال أمراً منكراً، ويعد وحشيّة همجيّة، ويكون المباشرله حيواناً ضارياً تلبّس بالإنسانية .

وإذا كان القتال لحفظ الشرف والإنسانية ومنع المعتدين عمن الإعتداء، وغير ذلك من الأهداف المشروعة المذكورة سلفاً، فلايكون قبيحاً بل يعتبر وظيفة إنسانية .

هذه دراسة عابرة عن الجهاد التحريري حقيقة وأهدافاً وفلسفة، والتفصيل موكول إلى محلَّه في الكتب الفقهية المفصّلة . وأمَّا الأدب فإليك البيان .

(١) وسائل الشيعة ج١١ ص٣٥.

رعاية الأخلاق في الحرب

إنّ وقائع الحروب تشهد بأنّ الجبابرة والطواغيت ينسون ـ عند نشوب الحروب ـ كل القيم الإنسانية، والأصـول الأخلاقية، فيرتكبون كل جريمة، ويقتـرفون كل جناية دون أن يردعهم عن ذلك رادع، أو يتقيّدوا في القتال بقانون .

وليس هـذا أمر يتّصل بـالماضي، فسـاحات المعـارك اليوم، وما تشهـده من فظائع،خير دليل على ما ذكرناه .

صحيح انَّ هناك أعرافاً دولية، وقوانين عالمية للحروب، ولكن من الصحيح أيضاً انَّ رعاية هذه القوانين والأعراف ضئيلة، أوكادت أن تكون مفقودة أصلاً.

هذا مضافـاً إلى أنَّ هذه القوانيـن والأعراف لا تكون ـ في الأغلب ــ شاملة، أو كافية .

غير أنَّ الإسلام سنَّ للحرب والقتال حدوداً دقيقة من شأنها أن تجعل الحرب في إطار الأخلاق والقواعد الإنسانية ولم يكتف بمجرّد تشريعها ووضعها، بل عمل بها في كافة حروبه ووقائعه .

من هنا يجب علينا أن نقف على هذه الحدود، لنتعرّف على مدى رحمة الإسلام و إنسانيّته، وعدالته، حتى في الحروب حيث يفقد المقاتلون توازنهم عادة، فلا يتورّعون عن ارتكاب كل كبيرة وصغيرة، وتشهد على ذلك الحروب العالمية وخاصّة (الأولى والثانية)، وكذا الحروب التي شنّها الغرب على الشرق في مختلف المناطق في القرن الحاضر، ونخص بالذكر المعارك الدامية بين الإستعمار الفرنسي، والشعب الجزائري البطل، والإستعمار الأمريكي والشعب الفيتنامي، والإستعمار الإمرائيلي والشعب الفلسطيني، وماجرى في هذه الحروب من الممارسات الوحشية المروعة على يد هذه القوى الإستعمارية.

# ١\_الأمنون في الحرب

لمّا كانت العدالة الإجتماعية هي المطلب الأقصى للإسلام، ولم تكن للحرب أصالـة في منطقة، ولم تكـن بنفسها هدفاً بـل شرعت لـدفع المعتدين و إزالتهـم عن طريق الدعوة الحقّة، اقتضى ذلك كلّه أن لا يهاجم إلّا على الظالمين ولذا قال القرآن الكريم :

أَفَلا عُذوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة / ١٩٣).

ولأجل ذلـك نهى الإسـلام عن قتل طـائفة مـن الناس إذا لم يكـونوا يسـاندون الأعداء الظالمين ولا يقاتلون، وهؤلاء هم :

> ١-النساء . ٢-الولدان . ٢-المجانين . ٢-الشيخ الفاني . ٢-المقعد .

وقد دلّت على ذلك أحاديث متضافرة منها ما عن الإمام الصادق(عليه السلام) أنّه قال :

٢\_ تمالك النفس لا ريب أنَّ الحرب سبب قوي لغليان المشاعر وارتفاع سورة الغضب إلى (١) فروع الكافي ج٥ ص٢٨ ح٢. 017

أقصاه ولهذا ربّما يؤدّي إلى ارتكاب أقسى ألوان الجريمة في حقّ الخصم . ومن هنا يجب أن يعطى زمام الحرب للعقل لا للمشاعر الملتهبة، والأحاسيس المشتعلة.

ولقد أعطى النبي(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) تعاليم كلّية في الحرب، كان يوصي يها كل جيش يبعثه، وكل سرية يرسلها.

وإليك فيما يأتي نموذجاً من الأحاديث التي أدّب فيها النبي(صلّي الله عليه وآله و سلَّم) أو الإمام المجاهدين والمقاتلين بـآداب، وتعاليم خاصة، تكفل إنسانية الحروب وعدالتها .

عن الإمام أبي عبد الله الصادق(عليه السلام) أنَّه قال :

«كان رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) إذا أراد أن يبعث سرية دعاهم فأجلسهم بين يديه، ثم يقول :

سيروا بسم الله وبالله وفي سبيل الله وعلى ملَّة رسول الله، لا تغلوا، ولاتغدروا ولاتقتلوا شيخاً فانياً ولا صبيّاً ولا امرأة، ولا تقطعوا شجراً إلّا أن تضطرّوا إليها .

وأيّما رجل من أدنى المسلميـن أو أفضلهم نظر إلى أحـد من المشركيـن فهو جار، حتّى يسمع كلام الله فإن تبعكم، فأخوكم في الدين، وإن أبي فابلغوه مأمنه، واستعينوا بالله»<sup>(1)</sup>.

و عنه (عليه السلام) أيضاً أنَّه قال :

إنَّ النبي(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) كان إذا بعث أميراً له على سرية أمره بتقوى الله عزَّ وجل في خاصّة نفسه، ثمّ في أصحابه عامّة، ثم يقول: أغز باسم الله، وفي سبيل الله، قماتلوا من كفر بالله، لا تغدروا، ولا تغلوا، ولاتمثِّلوا، ولا تقتلوا وليدأ، ولا متبتَّلاً في شاهق، ولا تحرقوا النخل ولا تغرقوه بالماء،

(1) وسائل الشيعة ج١١ ص ٢٣.

ولا تقطعوا شجرة مثمرة، ولا تحرقوا زرعاً لأنّكم لا تدرون لعلّكم تحتاجون إليه. ولاتعقروا من البهمائم ما يـؤكل لحممه إلاّ مما لابدّ لكم من أكلم، وإذا لقيتم عـدوّاً للمسلمين فادعوهم ... الخ الحديث»<sup>(1)</sup>.

بل ونصّ بعض الفقهاء على أنّ المرأة لا تقتل حتّى لو كـانت تعاون الأعداء، لأنّ النساء مستضعفات غالباً، وهنّ يرغمن على القيام بمثل هذا التعاون إرغاماً .

قال المحقّق الحلّي في المختصر النافع : «ولا تقتل نساؤهم ولو عاونّ إلاّ مع الإضطرار»<sup>(٢)</sup>. وهذا يجسّد منتهى الرحمة والإنسانية التي يتحلّى بها الدين الإسلامي . وقد جاء في غزوة بدر انّ عمر بن الخطاب قال لرسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) :

يا رسـول الله دعنـي أنزع(أقلع) ثنيّتـي سهيل بـن عمرو، ويدلـع لسانـه(وكان سهيل خطيباً يهرّج ضد النبي) فلا يقوم عليك خطيباً في موطن أبداً .

> فقال رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «لا أُمثّل به فيمثّل الله بي و إن كنت نبيّاً»<sup>(٣)</sup>.

إنَّ المقارنة بين هذه التعاليم والمواقف الإسلامية والجنايات والجرائم الوحشية

## ٣\_ منع ممارسة الأساليب الوحشية

إنّ الإسلام يحرّم إهلاك العدو بالطرق غير الإنسانية مثل إلقاء السم في الماء أو قطعه عنهم، أو إرساله على مُخيّمهم لغرقهم، أو حرقهم بالنار. وفي ذلك يقول المحقّق الحلّي في المختصر النافع : «ويجوز المحاربة بكل ما يرجى به الفتح ... »<sup>(1)</sup>. ثمّ قال : وقال العلّامة الحلّي في تبصرة المتعلّمين : «ويجوز المحاربة بسائر أنواع الحرب، إلاّ إلقاء السم في بلادهم»<sup>(2)</sup>. ثمّ ها هو الإمام علي(عليه السلام) في صفّين بعد الإستيلاء على الشريعة لايمنع جيش معاوية عن الماء، وإن كان معاوية قد فعل ذلك من قبل <sup>(1)</sup>.

إلى هذه الدرجة الرفيعة من الرحمة والشفقة تبلغ رحمة الإسلام، بينما لا تتورّع الدول الكبيري عن قصف الشعبوب المقهورة بقنابل النابالم، وغيرها من البوسائل والأدوات الحربية الفتّاكة المروّعة .

ومن الـذي لايمكن أن ينسى مـا فعلته الولايات المتحـدة في الحرب العـالمية إدارته ما ما ما

### ۴\_ أمان الكفّار

إنَّ الإسلام ـ بحكم كونـه رسالة إلهية ودعوة سماويَّة لهدايـة الإنسان ـ يحرص على دخول الأفراد في صفوف أتباعه، والإنضواء تحت لوائه عن رغبة وإرادة .

ولتحقيق هـذا الهدف الأسمى نجد الإسـلام يسمح بـإعطاء الأمـان لكلّ مـن يطلب ذلك من الكفّار لكي يسمع منطق الإسـلام، ويتعرّف على تعاليمه، سواء كان ذلك عند نشوب الحرب، أو في غير الحرب.

بل إنّ الإسلام يعطي الحق لكلّ مسلم أن يمنح الأمان لمن شاء، ولو كان لغير الهدف المذكور.

قال المحقّق الحلّي في الشرائع : «و يجوز أن يذم الواحد من المسلمين لآحاد من أهل الحرب"<sup>(١)</sup>. و قال في المختصر النافع :

«و يذم الواحد من المسلمين للواحد، و يمضي ذمامه على الجماعة و لو كان أدونهم»<sup>(٢)</sup>.

ثمّ إنّ ما يدلّ على مدى عناية الإسلام و حـرصه على الدماء أنّه يجير حتّى من دخل في حوزة المسلميين بشبهة الأمان و ظنّه فهو مأمون حتّى يـرد إلى مأمنه دون أن يصيبه أذى .

و قال في المختصر النافع : «و من دخل بشبهة الأمان فهو آمن حتّى يردّ إلى مأمنه» (··). و تدلّ على هذا أحاديث منها عن الإمام الصادق (عليه السلام) أنّه قال : «لو أنّ قـوماً حاصروا مـدينة فسألـوهم الأمان، فقـالوا : لا، فظنّوا انّهم قـالوا : نعم، فنزلوا إليهم كانوا آمنين » (<sup>.</sup>).

ومن مظاهر العدل والمساواة انَّ الإسلام يجيز أمـان العبد المسلم كمـا يجيز أمان الحر المسلم سواء بسواء .

ويدلَّ على هذا الحكم الإسلامي العظيم روايات عديدة منها ما روي عن الإمام الصادق(عليه السلام) لمّا سأله السكوني عن معنى قول النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «يسعى بذمّتهم أدناهم» قال(عليه السلام) :

"لو أنّ جيشاً من المسلمين حاصروا قوماً من المشركين فأشرف رجل، فقال : اعطوني الأمان حتّى ألقى صاحبكم وأناظره فأعطاه أدناهم الأمان وجب على أفضلهم الوفاء به»(").

وعن الصادق(عليه السلام) أيضاً أنّه قال : إنّ عليّاً(عليه السلام) أجاز أمان عبد مملوك لأهل حصن من الحصون وقال : «هو من المؤمنين»(\*).

ولقد روى الجزري في تاريخه الكامل: «إنَّ المسلمين بْنِلْما جند سان، فأقامها

فقال المسلمون : ما فعلنا ... .

وسـ أل المسلمون فيمـا بينهـم، فإذا عبـد يـدعىٰ «مكثفـاً» كـان أصله منهـا، فعل هذا .

فقالوا: هو عبد.

فقال أهلها : لا نعرف العبد من الحر، وقد قبلنا الجزية، وما بدّلنا، فان شئتم فاغدروا . فكتبوا لعمر فأجاز أمانهم، فأمّنوهم وانصرفوا عنهم»(').

وهذا هو نموذج واحد من سلوك المسلمين في هذا المجال يجد نظائره كل من راجع التاريخ الإسلامي .

### (13)

واقعة الغديسر

لا شك في انّ الدين الإسلامي دين عالمي ، وشريعة خاتمة ، وقد كانت قيادة الأمة الإسلامية من شؤون النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) مادام على قيد الحياة ، وطبّع الحال يقتضي أن يوكل مقام القيادة بعده إلى أفضل أفراد الأمّة وأكملهم .

إنَّ في هـذه المسألـة وهي أنَّ منصب القيـادة بعد النبـي(صلّى الله عليـه و آله و سلّم) هل هو منصب تنصيصي تعييني أو أنَّه منصب انتخابي؟ اتّجاهين :

فالشيعـة ترى أنّ مقام القيـادة منصب تنصيصـي، ولابد أن ينصّ علـى خليفة النبي من السماء، بينمـا يرى أهل السنّة أنّ هذا المنصب انتخـابي جمهوري، أي أنّ على الأمة أن تقوم بعد النبي باختيار فرد من أفرادها لإدارة البلاد.

إنَّ لكل من الاتّجاهين المذكوريـن دلائل، ذكرهـا أصحابهمـا في الكتـب العقائدية، إلاّ أنّ ما يمكن طرحه هنا هو تقييـم ودراسة المسألة في ضوء دراسة وتقييم الظروف السـائدة في عصـر الرسـالة، فانّ هـذه الدراسـة كفيلة بـاثبات صحّـة أحد الاتجاهين.

إنَّ تقييم الأوضاع السياسية داخل المنطقة الاسلامية وخارجها في عصر الرسالة قضر بأنَّ خليفة النب لا بأن بع<sup>ع</sup>ن من حان بالبر تعالم من هذا معان الم

نفوذ العدو في جسم الأمّة الإسلامية والسيطرة عليها، وعلى مصيرها .

و إليك بيان وتوضيح هذا المطلب :

لقد كـانت الامبـراطورية الـرومانيـة أحد أضلاع الخطـر المثلث الـذي يحيط بالكيان الإسلامي، ويهدّده من الخارج والداخل .

وكانت هذه القوة الرهيبة تتمركز في شمال الجزيرة العربية، وكانت تشغل بال النبي القائد على الدوام، حتى أنّ التفكير في أمر الـروم لم يغادر ذهنه وفكـره حتى لحظة الوفاة، والالتحاق بالرفيق الأعلى.

وكانت أول مواجهة عسكرية بين المسلمين، والجيش المسيحي الرومي وقعت في السنة الثامنة من الهجرة في أرض فلسطين، وقد أدّت هذه المواجهة إلى مقتل القادة العسكريين البارزين الثلاثة وهم «جعفر الطيار» و«زيد بـن حارثة» و«عبد الله بن حارثة».

ولقد تسبّب انسحاب الجيش الإسلامي بعد مقتـل القادة المذكورين إلى تزايد جرأة الجيش القيصـري المسيحي ، فكان يخشى بصـورة متزايدة أن تتعرّض عـاصمة الإسلام للهجوم الكاسح من قبل هذا الجيش .

من هنا خرج رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في السنة التاسعة للهجرة على رأس جيش كبيـر جداً إلى حدود الشام ليقـود بنفسه أيّة مواجهة عسكـرية، وقد

الامبراطورية الايرانية (الفارسية) وقد بلغ من غضب هذه الامبراطورية على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ومعاداتها لـدعوته، أن أقدم امبراطور ايران خسرو برويز على تمزيق رسالة النبي، و توجيه الإهانة إلى سفيره باخراجه من بلاطه، والكتابة إلى واليه وعميله باليمن بأن يوجّه إلى المدينة من يقبض على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، أو يقتله إن امتنع.

و"خسرو" هذا وإن قتل في زمن رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلّا أنّ استقلال اليمن ــ التي رزحت تحت استعمار الامبراطورية الايرانية ردحاً طويـلاً من الزمـان ـ لم يغـب عن نظـر ملوك ايران آنـذاك، وكان غرور أولنـك الملوك وتجبّرهم وكبرياءهم لا يسمح بتحمّل منافسة القوة الجديدة(القوة الاسلامية) لهم .

والخطر الثالث كان هـو خطر حـزب النفاق الـذي كان يعمـل بين صفـوف المسلمين كالطابور الخامس وعلى تقويـض دعائم الكيان الاسلامي من الداخل إلى درجة أنّهم قصدوا اغتيال رسول الله، في طريق العودة من تبوك الى المدينة .

فقد كان بعض عناصر هذا الحزب الخطر يقول في نفسه : إنَّ الحركة الاسلامية سينتهي أمرها بموت رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ورحيله، وبذلك يستريح الجميع(').

ولقد قام أبوسفيان بن حرب بعد وفياة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بمكيدة مشؤومة لتوجيه ضربة إلى الأمّة الاسلامية من الـداخل، وذلك عندما أتى ما ألاما سال الا ) من ما مأن ما من أن ما من أ

علياً (عليه السلام) وعرض عليه أن يبايعه ضدّ من عيّنه رجال السقيفة، ليستطيع بذلك تشطير الأمة الاسلامية الواحدة إلى شطريـن متحاربين متقاتلين، فيتمكّن من التصيّد في الماء العكر. ولكنّ الإمام علياً(عليه السلام) أدرك بـذكائه البالـغ نوايا أبي سفيـان الخبيثة، فرفض مطلبه وقال له كاشفاً عن دوافعه ونواياه الشريرة :

(١) الطور/ ٣٠.

«والله ما أردت بهذا إلاّ الفتنة، و إنّك والله طالما بغيت للإسلام شراً. لا حاجة لنا في نصيحتك»<sup>(1)</sup>.

ولقد بلغ دور المنافقيـن التخريبي من الشدّة بحيث تعرّض القرآن لـذكرهم في سـور عـديـدة هـي : سـورة آل عمران، والنسـاء، والمـائدة، والأنفـال، والتـوبـة، والعنكبوت، والأحزاب، ومحمد، والفتـح، والمجادلـة، والحديـد، والمنافقيـن، والحشر.

فهل مع وجود مثل هـؤلاء الأعداء الخطرين والأقـوياء الذيـن كانوا يتـربّصون بالاسلام الدوائر، ويتحيّنون الفرص للقضاء عليه، يصح أن يترك رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أُمّته الحديثة العهد بالإسلام، الجديدة التأسيس من دون أن يعيّن لهم قائداً دينياً سياسيا؟

إنَّ المحاسبات الاجتماعية تقول : إنَّه كان من الواجب أن يمنع رسول الاسلام بتعيين قائد للأمّة، . . من ظهور أيّ اختلاف وانشقاق فيها من بعده، وأن يضمن استمرار وبقاء الوحدة الاسلامية بايجاد حصن قوي وسياج دفاعي متين حول تلك الأمّة .

إنَّ تحصين الأمَّة، وصيـانتها من الحوادث المشـؤومة، والحيلولة دون مطـالبة كل فريق«الزعامـة» لنفسه دون غيره، وبالتالي التنازع على مسألة الخـلافة والزعامة، لم يكن ليتحقق، إلاّ بتعيين قائد للأمّة، وعدم ترك الأمور للاقدار.

إنَّ هذه المحاسبة الاجتماعية تهدينا إلى صحة نظرية "التنصيص على القائد بعد رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) » ولعلّ لهذه الجهة، ولُجهات أخرى طرح رسول الإسلام مسألة الخلافة في الأيام الأولى من ميلاد الرسالة الأسلامية، وظلّ يواصل طرحها والتذكير بها طوال حياته حتى الساعات الأخيرة منها، حيث عيّن خليفته ونصّ عليه بالنصّ القاطع الواضح الصريح في بدء دعوته، وفي نهايتها أيضاً. و إليك بيان كلاهذين المقامين:

(١) الكامل في التاريخ ج٢ ص٢٢٢، العقد الفريد ج٢ ص٢٤٩.

### ١ ـ النبوّة والامامة توأمان

بغضّ النظر عن الأدلّة العقلية والفلسفية التي تثبت صحّة الرأي الأول بصورة قطعية، هناك أخبار وروايات وردت في المصادر المعتبرة تثبت صحة الموقف والرأي الذي ذهب إليه علماء الشيعة وتصدّقه، فقد نصّ النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) على خليفته من بعده في الفترة النبوية من حياته مراراً وتكراراً، وأخرج موضوع الإمامة من مجال الانتخاب الشعبي والرأي العام.

فهو لم يعيّن(ولم ينص على) خليفته ووصيه من بعده في أخريات حياته فحسب، بلَ بادر إلى التعريف بخليفته ووصيه في بدء الدعوة يوم لم ينضو تحت راية رسالته بعد، سوى بضع عشرة من الأشخاص، وذلك يوم أمر من جانب الله العلي القدير أن ينذر عشيرته الأقربين من العذاب الإلهي الأليم. وأن يدعوهم إلى عقيدة التوحيد قبل أن يصدع رسالته للجميع ويبدأ دعوته العامة للناس كافة.

فجمع أربعين رجـ لاً من زعمـاء بني هـاشم وبنـي المطلب، ثـم وقف فيهـم خطيباً، فقال:

«أيكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي ووصيي وخليفتي فيكم؟»

فأحجم القوم، وقام عليّ(عليه السلام) وأعلن مـؤازرته وتأييده له، فأخذ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) برقبته، والتفت الى الحاضرين، وقال:

«إنَّ هذا أخي ووصيي وخليفتي فيكم» <sup>(1)</sup>.

وقد عـرف هذا الحديث عند المفسرين والمحدثين : بــ «حديث يـوم الدار» و«حديث بدء الدعوة» . على أنَّ رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) لم يكتف بالنص على خليفته في بدء رسالته، بل صرّح في مناسبات شتّى في السفر والحضر، بخلافة (١) تاريخ الطبري ج٢ ص٢١٢، الكامل في التاريخ ج٢ ص٢٢و٣٣، و قد مرّ مفصّلاً في هذه الدراسة فراجع .

077

علي(عليه السلام) من بعـده، ولكـن لايبلغ شـيء مـن ذلك فـي الأهمية والظهـور والصراحة والحسم ما بلغه حديث الغدير.

### ٢\_قصة الغدير

لمّا انتهت مراسيم الحج، وتعلّم المسلمون مناسك الحجّ من رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قرر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) الرحيل عن مكة، والعودة إلى المدينة، فأصدر أمراً بذلك، ولمّا بلغ موكب الحجيج العظيم إلى منطقة «رابغ»<sup>(۱)</sup> التي تبعد عن «الجحفة»<sup>(۱)</sup> بثلاثة أميال، نزل أمين الوحي جبرئيل على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بمنطقة تدعى «غدير خم»، وخاطبه بالآية التالية :

﴿يا أَيُّها الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رََبِّكَ وِإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَما بَلَّغْتَ رِسالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النّاس﴾ (المائدة/ ۶۷).

إنَّ لسان الآية وظاهرها يكشف عن أنَّ الله تعالى ألقى على عاتق النبي(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) مسـؤولية القيام بمهمـة خطيرة، وأي أمـر أكثر خطـورة من أن ينصّب علياً(عليه السـلام) لمقام الخلافة من بعِده على مرأى ومسمع من مـائة ألف شاهد؟!

من هنا أصدر رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) أمره بالتوقّف، فتوقّفت طلائع ذلك الموكب العظيم، والتحق بهم من تأخر.

لقد كان الوقت وقت الظهيرة، وكان المناخ حارّاً إلى درجة كبيرة جداً، وكان الشخص يضع قسماً من عباءته فوق رأسه والقسم الآخر منها تحت قدميه، وصنع للنبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مظلّة وكانت عبارة عن عباءة ألقيت على أغصان

(١) رابغ تقع الآن على الطريق بين مكمة و المدينة .
 (٢) من مواقيت الاحرام و تنشعب منها طرق المدنيين و المصريين و العراقيين .

شجرة(سمرة)، وصلّى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالحاضريـن الظهر جماعة، وفيما كان الناس قد أحاطوا بـه صعد(صلّى الله عليه و آله و سلّم) على منبر اُعدّ من أحداج الإبل وأقتابها، وخطب في الناس رافعاً صوته، وهو يقول :

«الحمدلله ونستعينـه ونؤمن به ونتوكـل عليه، ونعوذ به من شـرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنـا الذي لا هادي لمن أضـل، ولا مضلّ لمن هدى، وأشهـد أنّ لاإله إلاّ هو، وأنّ محمداً عبده ورسوله .

أما بعد : أيّها الناس إنّي أوشك أن أدعى فـ أجيب، وأنّي مسؤول وأنتم مسؤولون، فماذا أنتم قائلون؟»

قالوا: «نشهد أنَّك قد بلّغت ونصحت وجهدت، فجزاك الله خيراً».

قـال (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «ألستم تشهدون أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمداً عبده ورسوله، وأنّ جنّته حق، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور؟»

- قالوا : بلي نشهد بذلك .
- قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «اللّهم اشهد».

ثم قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : "وإنّي تارك فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا أبدا» .

فنادى مناد : «بأبي أنت وأمّى يا رسول الله وما الثقلان؟»

قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «كتاب الله سبب طرف بيد الله، وطرف بأيديكم، فتمسَّكوا به، والآخر عترتي، وانَّ اللطيف الخبير نبَّأني انَّهما لن يفترقا حتى

يردا عليّ الحوض، فلا تقدموهما فتهلكوا، ولا تقصروا عنهما فتهلكوا».

قالوا : «الله ورسوله أعلم» . فقال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «إنّ الله مولاي وأنا مولى المؤمنين وأنا أولى بهم من أنفسهم، فمن كنت مولاه فعليّ مولاه<sup>(۱)</sup>.

اللهمّ وال مـن والاه، وعاد من عـاداه، وانصر من نصـره، واخذل من خـذله، وأحب من أحبّه، وابغض من أبغضه، وأدر الحق معه حيث دار»<sup>(٢)</sup>.

فلمّا نزل من المنبر، استجاز حسان بن ثابت شاعر عهد الرسالة في أن يفرغ ما نزل به الوحي في قالب الشعر، فأجازه الرسول، فقام وأنشد:

يناديهم يوم الغدير نبيهم بخم وأكرم بالنبي مناديا يقول فمن مولاكم ووليّكم فقالوا ولم يبدو هناك التعاميا إلهك مولانا وأنت وليّنا ولم تَرَ منّا في الولاية عاصيا فقال له قم يا عليّ فانّني رضيتك من بعدي إماماً وهاديا فمن كنت مولاه فهذا وليّه فكونوا له أنصار صدق مواليا هناك دعا: اللّهمّ! وال وليّه وكن للذي عادا علياً معاديا

#### مصادر الواقعة

هذه هي واقعة الغدير استعرضناها لك على وجه الإجمال، وهي بحق واقعة لا يسوغ لأحد انكارها بأدنى مراتب التشكيك والقدح، فقد تناولها بالذكر أئمة المؤرّخين أمثال : البلاذري، وابن قتيبة، والطبري، والخطيب البغدادي، وابن عبد البر، وابن عساكر، وياقوت الحموي، وابن الأثير، وابن أبي الحديد، وابن خلكان، واليافعي، وابن كثير، وابن خلـدون، والذهبي، وابن حجر العسقلاني، وابـن صباغ المالكي،

(١) لقد كرّر النبي(صلّى الله عليه وآله وسلّم) هذه العبارة ثلاث مرات دفعاً لأيّ التباس أو اشتباه . (٢) راجع للوقوف على مصادر هذا الحديث المتواتر موسوعة الغدير للعلاّمة الأميني(ره) .

والمقريزي، وجلال الدين السيوطي، ونورالـدين الحلبي الى غير ذلك من المؤرخين الذين جادت بهم القرون والأجيال.

كما ذكره أيضاً أئمة الحديث أمثال : الإمام الشافعي، و أحمد بن حنبل، وابن ماجة، والترمذي، والنسائي، وأبو يعلى الموصلي، والبغوي، والطحاوي، والحاكم النيسابوري، وابن المغازلي، والخطيب الخوارزمي، والكنجي، ومحب الدين الطبري، والحمويني، والهيثمي، والجزري، والقسطلاني، والمتقي الهندي، وتاج الدين المناوي، وأبو عبد الله الزرقاني، وابن حمزة الدمشقي الى غير ذلك من أعلام المحدّثين الذين يقصر المقال عن عدّهم وحصرهم.

كما تعرض له كبار المفسرين، فقـد ذكره: الطبري، والثعلبي، والواحدي في أسباب النـزول، . والقرطبـي، وأبو السعـود، والفخر الـرازي، وابن كثيـر الشامـي، والنيسابوري، وجلال الدين السيوطي، والألوسي، والبغدادي.

وذكره من المتكلمين طائفة جمّة في خاتمة مباحث الإمامة وإن ناقشوا نقضاً وابراماً في دلالته كالقاضي أبي بكر الباقلاني في تمهيده، والقاضي عبد الرحمن الايجي في مواقفه، والسيد الشريف الجرجاني في شرحه، وشمس الدين الاصفهاني في مطالع الأنوار، والتفتازاني في شرح المقاصد، والقوشجي في شرح التجريد إلى غير ذلك من المتكلمين الذين تعرضوا لحديث الغدير وبحثوا حول دلالته ووجه الحجة فيه.

واقعة الغدير ورمز الخلود:

أراد المولى عزّ وجـل أن يبقى حـديث الغـدير غضّـاً طريـاً على مـر الأجيال لم يُكـدر صفاء حقيقته النـاصعة تطاول الأحقـاب، وكرّ الأزمان، وانصـرام الأعوام، ويرجع ذلك إلى أمور ثلاثة :

١- إنَّ النبي(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) قد هتف به في مزدحم غفير يربو على

OTV

عشرات الآلاف عنـد منصرفه مـن الحج الأكبر، فنهـض بالـدعوة والاعلان، وحـوله جموع من وجوه الصحابه وأعيان الأمة، وأمر بتبليغ الشاهد الغائب ليكونوا كافّة على علم وخبر بما تم ابلاغه.

٢ ـ إنَّ الله سبحـانه قـد أنزل فـي تلك المناسبـة آيات تلفـت نظر القـارئ إلى الواقعة عندما يتلوها و إليك الآيات :

أ- ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَ اللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ (المائدة/ ۶۷).

و قد ذكر نزولها في واقعة الغدير لفيف من المفسّرين يربو عددهم على الثلاثين، و قد ذكر العلامة البحّاثة المحقق الأميني في كتاب الغدير نصوص عبارات هؤلاء، فمن أراد الاطّلاع عليها، فليرجع إليه.

ب - ﴿ الْبَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَ رَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ دِيناً ﴾ (المائدة / ٣).

و قد نقل نزول الآية جماعة منهم يزيدون على ستة عشر.

ج - ﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ \* لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ \* مِنَ اللهِ ذِي المَعَارِجِ (المعارج/ ۱\_۳).

و قد ذكر أيضاً نزول هذه الآية جماعة من المفسرين ينوف على الثلاثين أضف

إلى ذلك ان الشيعة عن بكرة أبيهم متفقون على نزول هذه الآيات الثلاثِ في شأن هذه الواقعة<sup>(٢)</sup>.

الحادثة، و المؤمّل و المنتظر من كافّة المحققين على اختلاف ألسنتهم و لغاتهم استنهاض هممهم لجمع ما نظم و أُنشد في أدبهم الخاص .

و حصيلة الكلام : قلّما نجد حادثة تاريخية حظيت في العالم البشري عامّة، و في التاريخ الإسلامي و الأمة الإسلامية خاصة بمثل ما حظيت به واقعة الغدير، و قلّما استقطبت اهتمام الفئات المختلفة من المحدثين و المفسرين و الكلاميين و الفلاسفة و الأدباء و الكتّاب و الخطباء و أرباب السير و المؤرخين كما استقطبت هذه الحادثة، و قلّما اعتنوا بشيء مثلما اعتنوا به .

هذا و يستفاد من مراجعة التاريخ انّ يـوم الثامـن عشر من شهـر ذي الحجة الحرام كان معروفاً بين المسلمين بيوم عيد الغدير، و كانت هذه التسمية تحظى بشهرة كبيرة إلى درجة انّ ابن خلكان يقول حول «المستعلى بن المستنصر» :

«فبويع في يوم غـديـر خم، و هـو الثامـن عشـر من شهـر ذي الحجة سنـة ۴۸۷هـ» <sup>(۱)</sup>.

و قال في ترجمة المستنصر بالله العبيدي : «و توفي ليلة الخميس لاثنتي عشرة ليلة بقيت مـن ذي الحجة سنة سبع و ثمانيـن و اربعمائة، قلت:و هذه هـي ليلة عيد الغدير أعني ليلة الثامن عشر من شهر ذي الحجة، و هو غدير خم»().

و قد عدّه أبو ريحان البيروني في كتابه الآثار الباقية «ممّا استعمله أهل الإسلام من الأعياد»(").

و ليس ابن خلكان، و أبوريحان البيروني، هما الوحيدان اللذان صرّحا بكون هذا اليـوم هو عيد من الأعيـاد، بل هذا الثعالبي قد اعتبر هـو الآخر ليلة الغديـر من الليالي المعروفة بين المسلمين(٢).

إنَّ عهـد هذا العيـد الإسلامـي، و جذوره تـرجع إلـى نفس يـوم«الغديـر» لأنَّ النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أمر المهاجرين و الأنصار، بل أمر زوجاته و نساءه في ذلك اليوم بالدخول على «عليّ»(عليه السلام)، و تهنئته بهذه الفضيلة الكبرى .

يقول زيـد بن أرقـم : كان أوّل من صـافح النبي(صلّـى الله عليه و آلـه و سلّم) وعليّاً : أبوبكر، و عمر، و عثمان، وطلحة، و الزبير، و باقي المهاجرين و الأنصار، و باقي الناس(').

الحمـد لله الـذي جعلنـا من المتمسّكيـن بولايـة علي بـن أبي طالب\_عليه السلام\_.

خاتمة المطاف

ما قدّمناه إليك في الفصول السابقة حول حياة النبي و شخصيته كان مقتبساً من الـذكر الحكيم ومـدعماً بـالتاريخ والأحـاديث الصحيحة، وكـان الجدير بنا أن نجعجع بالقلم عن الإفاضة ونترك ما بقي من خصوصيات حياته وشخصيته إلى كتب السيرة لمن أراد التوسّع .

غير انّا نحب أن نركّز في الخاتمة على أسـاليب دعوته في عصر الرسالة ليكون قدوة لنا في هذا السبيل، ونكتفي من الكثير بالقليل.

#### (1%)

الإعلام وأساليبه في عصر الرسالة

إنَّ انتُشار أي دين أو أيديـولوجية ورسوخها في العقول والنفوس يتـوقّف مضافاً إلى اتقان ذلك الدين في محتواه ومضامينه على الدعوة الصحيحة إليه، وعرضه عرضاً واسعاً وشاملاً.

وقد توفّر في الإسلام هذان الجانبان :

أمّا الأوّل: فإنّ الإسلام ذو أصول، ومفاهيم تنطبق على الفطرة الإنسانية، فهو يدعو إلى العدل والإحسان، واجتناب البغي والعدوان، و إلى النظر في ملكوت السماوات والأرض، و إلى العلم والقراءة والكتابة، و إلى التعاون والتعاضد، وغير ذلك من الأصول الاجتماعية والأخلاقية التي توافق فطرة البشر وتعضدها العقول بلااستثناء.

كما أنَّ الإسلام لا يشتمل على أيّة عقيدة رمزية أو أُصول معقّدة لا تقدر على حلّها الأفكار، ولا تستطيع على دركها العقول، كما هو الحال في «تثليث» البراهمة و المسيحيين .

وأمّا الثاني : فإنّ القرآن الكريم يسعى بكل قوّة ووسيلة ممكنة إلى نشر الاسلام، فيخاطب النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ويأمره بالإنذار و التبشير، والدعوة و التبليغ، والصدع والموعظة، والتذكير، والبيان، والتعليم، والانباء، إلى غير ذلك من الأساليب التي تعرب عن لزوم قيام النبي بتبليغ الرسالة الاسلامية إلى الناس، بكل صورة ممكنة، وإليك نماذج من تلك الخطابات.

ففي مجال الانذار يقول تعالى : ﴿وَاَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الاَقْرَبِينَ﴾ (الشعراء/ ٢١٢). وفي مجال التبشير يقول تعالى : ﴿وَبَشَّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ اَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ ﴾ (البقرة/ ٢٥).

ويقول تعالى : ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ (الفتح / ٨) .

وفي مجال الدعوة يقول سبحانه : ﴿ادْعُ الَّى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَالمَـوْعِظَةِ الحَسَنَةِ﴾(النحل/ ١٢٥).

وفي مجال الابلاغ يقول سبحانه : ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظَاً إِنْ عَلَيْكَ اِلاَ البَلاَغُ﴾(الشوري/ ۴٨).

وفي مجال الصدع يقول سبحانه : ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ (الحجر/ ٩٢). وفي مجال الموعظة يقول تعالى : ﴿فَاَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُم ﴾ (النساء / ٢٣). وفي مجال التذكير يقول تعالى : ﴿فَذَكِّرْ بِالقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيد ﴾ (ق / ٢٥). وفي مجال البيان يقول سبحانه : ﴿وَاَنْزَلْنَا الَيْكَ المَدِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَلَ

اِلَيْهِمْ ﴾ (النحل/ ۴۴).

وفي مجال التعليم يقول سبحانه : ﴿يَتْلُوا عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّبُكُمْ وَيُعَلَّمُكُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ﴾(البقرة/ ١٥١).

وفي مجسال التنبّو قسال سبحانه : ﴿ نَبّسى أَسَا المَفَسُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (الحجر/ ٢٩). وقد قسام النبي (صلّى الله عليه وآله) بهذا الأمر، وعرض الاسلام عرضاً كمالاً قويّاً، فدعا أهله وأقرباءه أوّلاً، ثم دعا قومه وأبناء جلدته ثانياً، ولمّا استتبّ له الأمر، واستقرّ به المقام في المدينة المنورة، وجّه دعاته إلى شتّى أقطار الأرض وكلّفهم بابلاغ دينه ومنهاجه إلى الملوك والأمراء والشعوب والقبائل، وتحقّق هذا العمل بشكل واسع حتى لم يلبث أن بلغ نداء الاسلام إلى مسامع جميع المجتمعات البشرية، دانيها وقاصيها في مدة لا تتجاوز قرناً واحداً من الزمان.

# نماذج من الإعلام في العهد النبوي وقد تمثّل الإعلام الإسلامي في العهد النبوي، في أمور قام بها رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في مجال تبليغ الإسلام، وإيصال نداءه إلى مسامع البشرية في مختلف الأقطار والأصقاع وهذه الأمور هي :

### ١-البعثات الإعلامية

قد قام النبي الأكرم بارسال مبعوثين ومندوبين للدعوة والتبليغ، ونبذكر على سبيل المثال مصعب بن عمير، الذي بعثه رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) إلى المدينة ليعلّم الناس القرآن، ويفقّههم في الدين، وكان شابّاً ذكياً أسلم عن رغبة وتفهّم وتعلّم من القرآن كثيراً، فأمره رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) بالخروج إلى المدينة مع بعض من آمن من أهلها برسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) ، ليدعو أهل المدينة من الأوس والخزرج إلى الإسلام، فاستطاع بحسن تدبيره، وفضل حكمته في التبليغ والإرشاد أن يستقطب عدداً كبيراً من أهل المدينة شيباً و شباباً ورجالاً و نساء إلى الإسلام حتى لم يلبث أن جعل من يشرب مدينة إسلامية تهيأت العمل<sup>(1)</sup>.

وبعدما هاجر إلى المدينة بعث مجموعات تبليغية لنشر الإسلام ودعوة الناس

إليه، وأخصّ بالـذكر مجموعتين تبليغيتين أرسلهما رسول الإسـلام إلى بعض القبائل لتعليمها القرآن الكريم وأحكام الاسلام، وهاتان المجموعتان هما : المجموعة الأولى : التي بعثها رسول الله (صلّى الله عليه و آلمه و سلّم) إلى قبيلتي عضل وقارة . فقد طلبت القبيلتان من النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يبعث إليهم من (1) أعلام الوري ص ٢٧ .

يعلّمهم القرآن، ويفقّههم في الاسلام.

فاستجاب النبي لهذا الطلب، وأرسل ستة أشخاص، وأمر عليهم مرثد بن أبي مرثـد الغنوي، ولكن القوم غـدروا بأولئك المبلغين الأبـرياء، فقتلوا من قتلـوا منهم، وأسروا رجليـن منهم باعوهمـا لقريش، فصلبـوهما انتقامـاً لقتلى بدر من المشـركين والقصة مفصّلة(').

المجموعة الثانية : وهي المجموعة التبليغية التي أرسلها رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلّم) إلى قبيلة «بني عامر» لطلب أحد زعمائها الكبار، وذلك قبل أن يبلغه غدر عضل وقارة بالمجموعة الأولى، وقد أرسلهم بعد أخذ مواثيق وضمانات من الطالب، ولكن هذه المجموعة التي كانت تتألّف من أربعين شخصاً من خيرة القرّاء قد واجهت نفس ما واجهت المجموعة التبليغية الأولى، ولكن لا على أيدي القبيلة المبعوثين إليها، بل على يد آخرين من القبائل المشركة المعادية للإسلام، وقد وقع الغدر والفتك بهم في منطقة تدعى بئر معونة (<sup>11</sup>).

وقد أحزنت هاتان الفاجعتان رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلّا أنّهما لم يثنيا عـزمه الشريف عـن مواصلة التبليغ ، بـل واصل ارسال المبلّغين والـرسل إلى مناطق أخرى كمـا أرسل طائفة كبيرة إلى الملوك والأمراء والقبـائل وزعماء الجماعات داخل الجزيرة العربية وخارجها .

٢\_ الرسائل الإعلامية

و إليك فيما يلي طائفة من الرسائل التي بعثها النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) يدعو فيها رؤساء القبائل إلى الاسلام، ونخص بالذكر كتبه الاعلامية فقط :

(١) المغازي ج١ ص٢٥۴\_٣٥٢، و السيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص١۶٩. (٢) السيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص١٨٣-١٨٧ .

١-كتابه إلى سمعان بن عمرو الكلابي . ٢- كتابه إلى ورد بن مرداس أحد بني سعد هذيم . ٣\_ كتابه إلى الاقيال من حضرموت . ۴ و۵\_ كتابان إلى أهل قريتين . ۶- كتابه إلى بني حارثة بن عمرو بن قريط. ٧\_ كتابه إلى عبد العزيز بن سيف بن ذي يزن . ٨\_ كتابه إلى عمرو بن مالك بن عمير الأرحبي . ٩\_كتابه إلى عريب والحارث ابني عبد كلال . ۱۰ – ۱۶ – سبعة كتب إلى فهد وزرعة وبس وغيرهم من ملوك حمير. ١٧ ـ كتابه إلى جفينة النهدي . ١٨ ـ كتابه إلى ملك الروم . ١٩ ـ كتابه إلى عبد الله بن الحارث الأعرج الأزدي الغامدي . • ٢- كتابه إلى خراش بن جحش العبسي . ٢١ ـ كتابه إلى سرباتك ملك الهند . ٢٢ ـ كتابه إلى قيس بن عمر الهمداني .

۲۹\_كتابه إلى اسيخب . ۳۰\_كتابه إلى حوشب ذي ظليم . ۳۱\_كتابه إلى رعية السحيمي . ۳۲\_كتابه إلى قيس بن مالك<sup>(۱)</sup>.

هذه كتـاباته التبليغيـة التي وردت أسماؤها فـي الكتب، وإن ذهبت ألفـاظها وعبارتها فلم يبق منها إلاّ الإسم .

وهناك كتب تبليغية له (صلّى الله عليه و آله و سلّم) موجودة بأعيانها وخصوصيّاتها في كتب السير والتاريخ والحديث، والكلّ يدلّ على أنّ الإسلام انتشر في العالم بفضل الدعوة الصحيحة وبعث الدعاة والرسل، ولو كان هناك سل السيف وسفك الدم، فإنّما كان لرفع الحواجز بين الرسول وتبليغه.

و إليك أسماء كتبه الموجودة التبليغيّة التي أرسلها إلى الملوك والأمراء والشيوخ والقبائل على نحو الإيجاز والإيعاز والتفصيل يطلب من مظانّه <sup>(٢)</sup>.

> مرا**سلة الملوك والأمراء ورؤساء القبائل** إنّ أبرز كتبه في الدعوة إلى الاسلام هي : ل كتابه المكرم عند والشرافي سي

٥\_ كتابه إلى ملوك الشام واليمامة . ۶- كتابه إلى الحارث بن أبي شمر. ٧\_ كتابه إلى هوذة بن على الحنفي ملك اليمامة . ٨\_ كتابه إلى المنذر بن ساوي . ٩\_كتابه لرفاعة بن زيد الجزامي . · ۱ ـ كتابه إلى جيفر وعبد ابني الجلندي . ١١ ـ كتابه إلى فروة بن عمرو الجذابي . ١٢ ـ كتابه إلى أكثم بن صيفي . ۱۳ کتابه إلى اسيخب بن عبد الله. ١۴\_ كتابه إلى يحنه بن رؤبة وسروات أهل أيلة . 10\_كتابه إلى زيادبن جهور. ١۶ ـ كتابه إلى بكر بن وائل . ١٧- كتابه إلى مسيلمة الكذاب. 1٨ ـ كتابه إلى ضغاطر الأسقف. 19- كتابه إلى اليهود.

٢٠ \_ كتابه إلى يهود خيبر. ٢١ ـ كتابه إلى أسقف نجران. ۲۲ کتابه إلى هرمزان عامل کسري . وقد دعا رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في هذه الكتب التي سجّلها التاريخ وأثبت نصوصها كاملة، الملوك والأمراء إلى المدين الإسلامي وشسرح أهدافه وغاياته السامية .

وقد حمل هذه الكتب رجالاً من أصحابه اتّسموا بالنباهة والذكاء، والشجاعة والحكمة.

ويذكر التـاريخ انّ بعضهم كان يعرف لغـة القوم الذين أُرسل إليهـم مع كتاب النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

وكان هؤلاء الرسل يتمتّعون بإيمان قوي، وينطلقون من عقيدة راسخة بالدين وشجاعة، وهي الصفات التي يجب أن يتحلّىٰ بها المبلّغ، ولهذا كانوا في الأغلب يؤثرون في نفوس المرسل إليهم حتّى انّهم كانوا يقبلون دعوة النبي ولو آل إلى التضحية بحياتهم كما حدث لضغاطر الأسقف فإنّه لمّا جاءه كتاب النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقرأه أخذ بمجامع قلبه واهتدى إلى الحق واعتنق الإسلام راغباً وقال لقومه من الروم :

«يا معشر الروم ... إنّـي أشهد أن لا إله إلّا الله وانّ أحمد عبده ورسـوله» فوثبوا عليه وثبة رجل واحد وقتلوه (').

٣- التبليغ عن طريق الأدب والنظم
ولم يكتف رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في تبليغ رسالته بالرسائل
والكتب بل استعان بالشعر أيضاً ولهذا كان حسّان يخلّد الحوادث، بأبيات من
الشعر، ويشجعه النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وربّما دافع حسّان وغيره عن

حوزة الإسلام ونبيَّه بهجاء من يعادونه أو يتعرّضون له أو يهجونه، وإليك نماذج من هذا الأمر.

١-عندما هجا ابن الزبعري المسلمين يوم أحد، قائلًا:

ياغراب البين أسمعت فقل إنَّما تنطق شيئاً قبد فعب

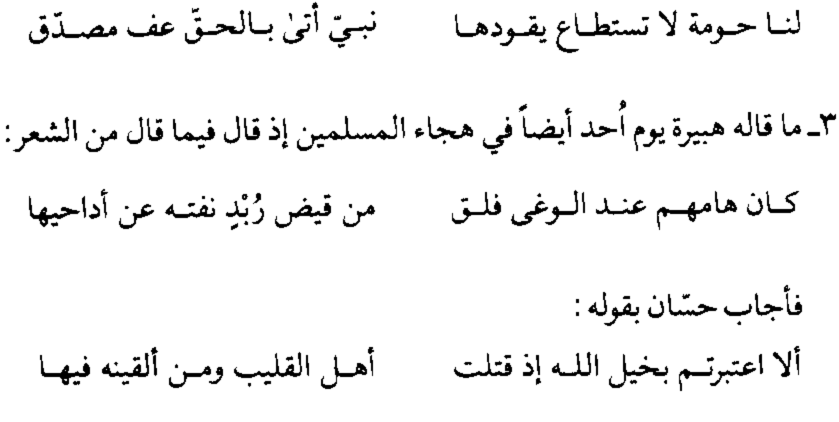
(١) الطبري ج٢ ص ١٣٦

إلى أن قال : ليت أشياخي ببدر شهدوا جزع الخزرج من وقمع الأسمل فقتلنا الضِّعف من أشرافهم وعدلنا ميل بدر فاعتدل قال حسّان في الرد عليه : كمان مناً الفضل فيهما لوعدل ذهبت يا بن الزبعري وقعة ولقمد نلتم ونلنما منكمم وكمذاك الحمرب أحيمانما دول الى آخره ... .

٢-لمّا قال عمرو بن العاص في هجاء المسلمين يوم أحد :

خرجنا من الفيف عليهم كأنّنا مع الصبح من رضوي الحبيك المُنَطّق أرادوا لكيما يستبيحوا قبسابنما ودون القباب اليموم ضرب مخمرق

قال كعب بن مالك في الردّ عليه : ألا أبلغا فهرأ على نأى دارها وعند هم من علمنا اليوم مصدق إلى أن قال :



039

كم مـن أسير فككنـاه بلا ثمـن وجـزّ نـاصيـة كنّــا مـواليهـا(') وغير ذلـك من الموارد التـي قابـل فيها حسّان وغيـره من شعـراء الإسلام الأول هجاء بهجاء، قارع قاصع .

۴\_ إعلان البراءة من المشركين

وكان من أبرز مصاديق التبليغ والإعلام ما كلّف به رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بأمر من الله تعالى ، أميرالمؤمنين علي ابن أبي طالب بتلاوة آيات من صدر سورة التوبة على مسامع المشركين وغيرهم في يوم الحج الأكبر والتي أعلن الله فيها براءته وبراءة نبيّه من الشرك والمشركين ، وضرب لهم أجلاً ليبيّنوا موقف من الاسلام وأعلن انّ المشركين لا يجوز لهم دخول مكّة بعد ذلك الوقت والأجل .

وقد كـان لهذا الإعلان العـام القوي أثر كبيـر في إسـلام مجموعات كبيـرة من القبائل المشركة، وتوافدها على رسول اللـه(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) في العام المسمّى بعام الوفود.

٥- شعار المسلمين في الهجمات العسكرية

الله أعلى وأجل .

ولمّا صاح : نحن لنا العزّى ولا عزّى لكم . قال النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قولوا : الله مولانا ولا مولى لكم . كما أنّ المسلمين كـانوا عند الهجوم على الأعداء ينادون بشعار خـاص مثل : امت ... امت <sup>(۱)</sup>.

كانـت هذه لمحـة سريعـة عن أسـاليب رسـول الإسلام(صلّـى الله عليه و آلـه وسلّم) في التِبليغ والدعوة إلى الإسلام، وهي تكفي لمعرفة إهتمام الإسلام بهذا الأمر.

وفي هذا العصر حيث أتيحت للبشرية أجهزة ووسائل أوسع للتبليغ يتعيّن على المسلمين الإستفادة منها بشكل أفضل وبمنتهى الشجاعة والعزم ليصدق في شأنهم قوله تعالى : ﴿الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَايَخْشَوْنَ أَحَداً إِلاَّ اللَّهَ وَكَفَىٰ إِاللَّهِ حَسِيباً﴾(الأحزاب/ ٣٩).

ما هي وظائفنا اليوم في مجال التبليغ والدعوة؟

هذا بعض ما كان يقوم به رسول الإسلام(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في مجال التبليغ والدعوة إلى الإسلام، وقد كان عمالًا عظيماً جبّاراً بالقياس إلى وسائل ذلك العصر، فما هو واجـب المسلمين في هذا الزمن وهم يملكون أعظم الأجهزة للتبليغ

اليوم معسكران قويّـان مزوّدان بكلّ القوىٰ والإمكانات، وهما المعسكر الغربي الذي يروّج المسيحية، والمعسكر الشرقي الذي يروّج الماركسية والإلحاد .

و يعمل هذان المعسكران ليل نهار على بتّ سمومهما في أقطار العالم الإسلامي بمختلف الأساليب و السبل .

و من أساليبهم النيل من كرامة النبي العظيم (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم)، فهذا هـو كتاب يصـدر في لنـدن باسـم «الآيات الشيطـانية» يشكّـك في نبـوّة رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم)، و تتحدّث عنه إذاعة لندن لإلقـاء الضوء عليه، و حتّ الناس على قراءته تحت غطاء نقل الأخبار.

و هو مع الأسف يستند إلى بعض المصادر الإسلامية التي تحتاج إلى نظارة التنقيب جدّاً مثل تاريخ الطبري و السيرة الحلبية، فكم فيهما من موضوعات و منحولات و إسرائيليّات و مسيحيّات بنّها أبناء الديانتين من كعب الأحبار و وهب ابن منبه و تميم الداري، وأخذها السذّج من المسلمين، و زعموا أنّها حقائق راهنة.

فلابـدّ أن تنهض جماعـة من العلماء و المفكّـرين و الخطباء للتصـدّي لهذه الهجمة الظالمة على الإسلام بالوسائل المتاحة و المفيدة .

٢ ـ رصد الدعايات المفرّقة لصفوف المسلمين و تبديد وحدتهم التي هي أقوى قلعة فـي وجه العـدوّين المـذكوريـن آنفاً، فـلابدّ أن تجـدّد فكرة دار التقـريب بيـن

المذاهب الإسلامية، و لابدّ أن يتصدّى مركز إسلامي قوي للكتب المفرّقة التي لايقصد من كتابتها و بثُّها إلاَّ إيجاد الفرقة بين الطوائف الإسلامية في عصر هي أحوج ما فيه إلى التعاضد و التعاون و التعاطف، خاصّة أنَّ هذه الكتب تحتوى على سفاسف و ترّهات و قضايا لاقيمة لها و لاأساس . ضع يدك على كثير ممّا ينتشر في أشهر الحج ضد الشيعة الإمامية .

نعم لايعني من هـذا أن لايعرض أحد عقيدته بصورة مـوضوعيـة علميّة أو أن يتجرّد أحد من عقائده من دون دليل، بل المطلوب هو تجنّب التهجّم على الآخرين،

و بثّ بذور الفرقة و التشتّت، و إلاّ فعرض المذاهب مستنداً إلى أوثق المصادر لغاية التعرّف من وسائل التقريب و أدواته .

٣ - تأسيس وحدة إعلامية واحدة للمسلمين : إنّ الأعداء على اختلاف مشاربهم و مطامعهم يؤلفون وحدة إعلامية واحدة، فلابد أن يقوم المسلمون بتأسيس وحدة إعلامية واحدة، فلابد أن يقوم المسلمون بتأسيس وحدة إعلامية واحدة إعلامية وسائل الإعلام و التبليغ و الدعوة من إذاعة و تلفزيون و سينما و مسرح، لعرض الحقائق الدينية للناس بعيداً عن أجواء السياسات الداخلية و الظروف الخاصة.

۴ - اصلاح الكتب الدراسية : ينبغي أن يقوم علماء الإسلام باصلاح الكتب الدارسية التي تدرّس في المدارس و الجامعات و يجرّدوها عمّا يشوّش أفكار الناشئة و يدفعه عن اساءة الظن بتاريخه و دينه .

هذا هو بعض ما يجب أن يقوم به المسلمون في مجال التبليغ و الـدعوة إلى الإسلام و هو فرض عليهم و واجب من واجب اتهم كيف لا، و مهمة الإعلام و الإبلاغ لم تنحصر برسول الإسلام فقط، بل اعتبرها القرآن من وظيفة الأمة الإسلامية أيضاً. وسمّاها الأمر بالمعروف و النهمي عن المنكر. و جعل هـذا العمل من وظائف المسلمين على اختلاف مستوياتهم و مؤهّلاتهم فقال:

وَ أُوَ لَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَبْرِ وَ يَ أُمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ

و قال سبحانه : ﴿ كُنتُمْ خَبْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَـ أُمْرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَ تُؤْمِنُونَ باللهِ ﴾ (آل عمران / ١١٠). و ليس الأمر بالمعروف مقصوراً على تنبيه العصاة من المسلمين، بل هو أصل عام يعم كل دعوة فيها و صلاح للمجتمع الإنساني مـن ابلاغ دينه سبحانـه، و نشر أصوله و فروعه أوّلًا و الحث على الطاعة و الانذار على المخالفة ثانياً .

و اعتبر الإسلام القيام بهذه الوظيفة سبباً لازدهار الحياة، في شتّى مجالاتها إذ قال الإمام الباقر (عليه السلام) :

«إنَّ الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر سبيل الأنبياء و منهاج الصلحاء، بها تقام الفرائض و تأمن المذاهب، و تحل المكاسب، و ترد المظالم، و تعمّر الأرض وينتصف من الأعداء ويستقيم الأمر» (``.

إنَّ القرآن الكريم عدَّ ترك هاتين الوظيفتين سبباً لهلاك الناس إذ قال :

﴿ وَسَأَلُهُمْ عَنِ القَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ البَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيْتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعاً وَ يَوْمَ لايسبِتُونَ لاتَأْتِبِهِمْ كَذِلِكَ نَبْلُوهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ \* وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةُ مِنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْماً اللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيداً قَالُوا مَعْذِرَةٌ إِلَى رَبِّكُمْ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ \* فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ السُّوءِ وَ أَخَذْنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بَعَذَابٍ بَيِّيسٍ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ (الأعراف/ ١٦٣\_١٥٥) .

فقد أهلك الله الذين كانوا يتقاعسون عن أداء وظيفة الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر، بل يعترضون على من يقوم بهـذه الوظيفة، أهلكهم كما أهلك الفاسقين الذين كانوا يتجاوزون حدود الله و حرمة الصيد يوم السبت .

و قد ورد عن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في هذا الصدد أنّه قال :

«لايزال الناس بخير ما أمروا بالمعروف و نهوا عن المنكر، و تعارفوا على البرّ،

فإذا لم يفعلوا ذلك نـزعت منهم البركات وسلَّط بعضهم على بعـض، وَ لم يكن لهم ناصر في الأرض و لا في السماء»<sup>(1)</sup>. إنَّ النبي الأكرم(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) حذَّر من مغبَّة ترك هاتين الفريضتين، و انَّ ذلك يؤدي إلى أن تنقلب القيم لـدى الأمَّة الإسلامية عند ترك الأمر

(۱) الوسائل: ج۱۱ ص۳۹۵. (٢) البحار: ج٩۴ ص٩٧.

بالمعروف و النهي عن المنكر، فيصير المنكر معروفاً و المعروف منكراً، إذ قال(صلّي الله عليه و آله و سلّم) : كيف بكم إذ أفسدت نساؤكم و فسق شبابكم، و لم تأمروا بالمعروف و لم تنهوا عن المنكر؟

فقيل له : و يكون ذلك يا رسول الله؟ قال : نعم، وشرّ من ذلك، كيف بكم إذا أمرتم بالمنكر و نهيتم عن المعروف؟ قالوا: يا رسول الله و يكون ذلك؟

قال: نعم، و شرّ من ذلك، كيف بكم إذا رأيتم المعروف منكراً، و المنكر معروفأ<sup>(1)</sup>.

## النظر إلى الإنسانية برحابة صدر

و من أساليب دعوته أنَّه كان ينظر إلى الإنسبانية برحبابة صدر و لايري ميزاً لانسان أو تفوقاً له على انسان إلا بالتقوى، وكانت القومية عنده أبغض شيء، والدعموة إليها عنده دعوة خبيثة مفرقة لملأمة ومشتتة لهما، وبما أنَّ القومية بمفهومها الواسع صارت شعـاراً لأكثر المسلمين المعاصرين على اختـلاف ألسنتهم ولغاتهم، فالعربي يدعو إلى القومية العربية، والتركي الي القومية التـركية وهكذا، فوجب علينا البحث عن القومية من منظار الكتاب والسنَّة وبـذلك نختم البحث حتى يكون ختامه مسكاً فنقول :

(١) البحار: ج٩٧ ص٧٤.

القوميةفي الإسلام

وقبل أن ندخل في صلب الموضوع نأتي بعناوين البحث فنقول : إنّ البحث يدور على نقاط عشر وهي : ١ ـ ما هي القومية في مصطلح السياسيين وأصحاب هذه الفكرة ؟ ٢ ـ تعيين تاريخ تكوّن هذه الفكرة في هذه العصور الأخيرة . ٣ ـ هزيمة هذه الفكرة في مولدها وموطنها . ٣ ـ اشتعال هذه الفكرة ونموّها في البلاد الاسلامية مؤخّراً . ٩ ـ اشتعال هذه الفكرة ونموّها في البلاد الاسلامية مؤخّراً . ٥ ـ دعاة هذه الفكرة ونموّها في البلاد الاسلامية مؤخّراً . ٩ ـ ما هي الغاية من زرع هذه الفكرة وترويجها في الأوساط الاسلامية ؟ ٢ ـ رسالة الاسلام رسالة عامة عالمية لا تختصّ بقوم دون قوم . ٢ ـ رسالة الاسلام رسالة عامة عالمية لا تختصّ بقوم دون قوم . ٢ ـ النكات الست فيه .

٩\_ كلمات مضيئة للرسول الأعظم في تحطيم القومية .

۱\_ما هي القومية؟

القومية حسب ما يستفاد من المعاجم السياسية : هي الاعتقاد بارتقاء شعب

527

خاص على سائر الشعوب من حيث الخِلقة والخلق والعقيدة والمثل ويراد فيها باللغة الاوريية(ناسيوناليزم)، وبعبارة أخرى هي الاعتقاد بتفوّق شعب خاص والنظر إلى سائر الشعوب بالحقد والضغينة وكأنّ حامل تلك الفكرة يحب نفسمه ويبغض غيره ويخاصمه.

وهذا المورد من الموارد التي تنتزع الايديولوجية من النظرة العامة إلى الكون بمعنى انَّ مدّعبي القومية ينظر إلى الكون والحياة، فيرى لنفسه حسب خياله تفوقاً وعلوّاً، فيرتّب على تلك النظرة فكرته القومية ويبنى الايديولوجية على ما استنتجه من النظر إلى الكون، ويقول: إذا كنت أنا وقومي متفوِّقين في الخلق والخلقة يجب أن نكون متصدّرين في السياسة والسلطةو يكون الغير خادماً ومتعبّداً لنا وتكون لنا السلطة عليه.

وبذلك يعلم أنَّ القومية لا تفترق عن العنصرية، فلو لم تكن هناك فكرة التفوَّق في الحياة لما كان للقومية تفسير منهجي صحيح، فالقومية قائمة على العنصرية وتكون الثانية أساساً للأولى، ونشير هنا إلى نكتة وهي انَّ دعاة القومية يذمَّون العنصرية مع أنَّ القومية مبنيَّة على أساس العنصرية كما أشرنا فلو لم يكن هناك تفوق عنصري لم يكن لصرح القوميه أساس ولا تفسير صحيح .

٢- تعيين تاريخ زرع هذه الفكرة في العصور الأخيرة :

إنَّ الباحثين عـن القومية يتَّفقون على أنَّ تلـك الفكرة ظاهرة غربيـة يعود أصلها إلى الفرنسيين في القـرن السادس عشر، وذلك لأنَّ التفرقة الهدَّامة كـانت سائدة على ذلك الشعب مـن حيث المذهب والعقيدة، وكانـت كل فرقة متمسّكة بعقيـدتها غير عادلة إلى غيرها، ففي تلك الأونة، قام عدة من رجال السياسة الذين يهمّهم كل شيء إلاّ المذهب، بجمع شتات تلك الأمّة في ظل عامل واحد وهو القومية الفرنسية عسى أن يتوفَّقوا في ظلَّ هذا العامل بجمع شتاتهم ولـمَّ شعثهم، وقد نجحوا في ذلك المجال بعض النجاح .

ولم تكـن تلك الكلمة يـوم ذلك مفيدة غير هـذا المعنى، إلاّ أنّها عبـر القرون والعصور أخذت لنفسها معنىَ خاصًاً،وتضمّنت تضمير الحقد والتحقير لسائرالأقوام

نعم هـذه جذور القـومية النـامية في القـرون الاخيرة، ولكـن للشعوبيـة بمعنى القـومية جـذوراً تاريخيـة أخرى، وهـي انّ التعصب للعربيـة، من جـانب الخلفـاء الاموييـن والعباسيين، كوّن تلـك الفكرة في الشعوب الاسـلامية غير العربيـة، ولهذا اجتمعت الأمم على التعلّـق بالقومية في مقابـل التعصبات العربية التي كانـت تثيرها الخلافة الاموية والعباسية، والبحث عن ذلك يحتاج إلى افراد رسالة مستقلة.

### ٣\_ هزيمة تلك الفكرة في مولدها :

بينما يسعى بعض المفكرين السياسيين في ترويج تلك الفكرة في الشرق الاسلامي نرى تقهقر تلك الفكرة في الغرب وانهزامها أمام المشاكل العظيمة، وهذا لأنّ الغرب جرّب بعد الحربين العالميتين أنّه لا يقدر على العيش والحياة إلّا بتوحيد الشعوب والأقوام، بل الدخول في أحد المعسكرين الشرقي والغربي، فرفض القومية وطفق يستظل بظل الاتحاديات الاقتصادية والسياسية والثقافية وأحسّ أنّه لا ينجح في معترك الحياة إلاّ برفض القومية ونسيانها.

ويدلّ على تقهقر هـذه الفكرة فـي القرن العشريـن ظهور جـامعة الـدول قبل الحرب العـالمية الأولى، وتكـوّن الأمم المتحدة بعـد الحرب العـالمية الثانيـة فيها، والتجاء الدول النامية والمستضعفة إلى عقد مواثيق وتحالفات مع القوى الكبرى.

كل ذلك يسفر عن حقيقة واضحة ، وهي انّه قد مضى زمن تلك الفكرة وانّ بناء الدولة والمملكة على ذاك الأساس بناء على شفا جرف هار .

إنّ إنجراف بعض الدول الشرقية في تيّار الاشتـراكية والتحالف مع الماركسية ، كتعلّق الـدول الغربيـة بمعسكر الـرأسماليـة، يكشف عـن عدم كفـاءة هذه الظـاهرة المادّية في حل مشاكل الأقوام، ورفع العراقيل النامية في حياتهم .

# ٣\_ اشتعال هذه الفكرة ونموها في البلاد الإسلامية مؤخّراً :

إنّ هذه الفكرة أخذت تنهزم في الغرب وتنسحب عن تلك الجوامع، ولكنّنا نرى في الشرق دعاة إليها، بجدٍ وحماسٍ فنرى هناك دعوة إلى القومية بأشكالها وألوانها المختلفة، المتناسبة للظروف والملابسات المحيطة بالمناطق، فالقومية في مصر عبارة عن الـدعوة إلى الفرعونية، وفي العراق إلى البابلية، وفي سوريا إلى الأشورية، وفي الأردن إلى الرومانية، وفي إيران إلى الجمشيدية وفي ماوراء النهر إلى جنكيزخان وزملائه العصاة الطغاة.

ما هذه المدمدمة والهمهمة في الأوساط الإسلامية، وما هو الحافز والمحرك والدافع إلى إحياء تلك الفكرة فيها، بعد ما تقهقرت في موطنها وقُبرت في مولدها؟ فياليتهم يدعون إلى القومية البسيطة التي دعا إليها الساسة الفرنسيون في القرن السادس عشر، ولكنّهم أخذوا يدعون إلى القومية البغيضة الإلحادية حتى تصبح هذه الفكرة ذات مكانة خاصّة، تغني حاملها عن الإيمان بالله، والاعتناق بالإسلام، وها نحن ننقل إليكم - يا أصحاب الفضيلة ـ كلمات من دعاة القومية في خصوص البلاد العربية، فها هو ناصرالدين علي يقول في كتابه «قضية العرب» ص ٢٨ : إنّ العربية هو الدين الواقعي لكل عربي سليم مسلماً كان أو مسيحيّاً، لأنّ القومية العربية كانت سائدة على تلك الأمة قبل أن تولد المسيحية والإسلام، وقد أتت بأمثل الخلق وأعلاها في مجال الحياة.

نرى أنَّ وسائل الاعـلام العامَّة تروَّج هذه الفكرة، فها هي مجلَّة العالم العربي تكتب في عدد ١٩٥٩ : \_ يجب أن تحل الوحدة العربية المكان الذي حلَّ فية الإيمان بالله الواحد.

ونقل أبوالحسن الندوي عن الكاتب القومي عمرو فاخوري : إنَّ العرب لايكونون قادرين على الثورة والتقدّم، إلاّ إذا عدّوا العربية ديناً، ويتمسّكوا بها كتمسّك المسلم بالقرآن، والمسيحي بالإنجيل إلى غير ذلك.

1- دعاة هذه الفكرة في الشرق الإسلامي جماعة ينتسبون إلى المسيحية وهل يمكن عد هذا الأمر أمراً اتفاقيّاً وصدفياً :

والعجب أنّ منتحلي هذه الفكرة في مركز الخلافة الإسلامية"بغداد ودمشق» لايمتّون إلى الإسلام بصلة نظراء : ميشل عفلـق وانطوان سعادة وجورج حبش ، هؤلاء لا يمتّون بـالإسلام كما لا تمـت بيوتهم التي نشـأوا فيها بهذا الـدين ، ومع ذلـك فهم يدّعون أنّهم يريدون إعادة المجد إلى البلاد الإسـلامية وأبناء القرآن الكريم عن طريق تحكيم القوميـة فيهم ، فهل يمكن تفسير ذلك بـالإتفاق والصدفة؟ وكيف تـريد أبناء النصاري إعادة المجد إلى البلاد الإسلامين وهم ليسوا منهم؟

إذا ما فصلت عليّا قريش فلا في العير أنت ولا النفير

٤- ماهي الغاية من زرع هذه الفكرة وترويجها في الأوساط الإسلامية؟

كانت الغاية من زرع بذور القومية في الأوساط الإسلامية، تبديد الحكومة الإسلامية الموحّدة الحاكمة باسم الإسلام، وكانت البلاد الإسلامية إلاّ ماشذ تعيش في ظل حكومة إسلامية لها طابع الإسلام، وأراد المستعمرون بزرع تلك البذرة وتنميتها بيد عملائهم، تقسيم الحكومة الواحدة إلى حكومات، والبلد الواحد إلى بلاد، والحاكم الواحد إلى حكّام، حتى يسهل السيطرة عليهم، والعجب أنّ جماعة كثيرة من الشباب والمثقّفين اغتروا بهذه الفكرة وحسبوا أنّ الدعوة إلى القومية دعوة ناجحة مطبّقة بالإسلام والقرآن، و كأنّهم نسوا قول الباري عزّ وجلّ : ﴿وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَإِنَا رَبُّكُمْ فَاتَقُونِ (المؤمنون/ ٢٢).

وق ال سبح انه : ﴿ إِنَّ هَ نِهِ أُمَّتُكُ مُ أُمَّ اللَّهِ وَاحِ رَهَ وَأَنَ ارَبُّكُ مُ فَاعْبُدُونَ﴾(الأنبياء/ ٩٢).

فصاروا يتخاصمون مكان أن يتحابّوا، يشتم بعضهم بعضاً ويبغض بعضهم

00.

بعضاً، فكأنّهم لم يسمعوا قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوانا ﴾ (آل عمران / ١٠٣) أو قول في عسزّ وجلل : ﴿ إِنَّمَا الْمُوَمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ (الحجرات / ١٠) أو قول نبيّهم الأعظم : «إنّما المؤمنون في تراحمهم وتوادّهم كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى» (١).

ترى أنّ كل قطر مـن الأقطار الإسلامية أصبح لقمة صغيرة قابلـة للأكل والبلع لحماة الإستعمار أوّلاً والمستعمرين ثانياً، فحاق بالمسلميـن ألوان العذاب وأصناف العقاب .

٧\_ رسالة الإسلام رسالة عامة عالمية لا تختـص بقوم دون قوم وبيان دلائله من القرآن الكريم :

إنّ رسالة النبي الأكرم رسالة عالمية غير مختصّة بشعب دون شعب، وإن أصرّ الدعاة المسيحيون بتخصيص رسالتها بالأمّة القاطنة في الجزيرة العربية، غير أنّ تلك الفكرة فكرة خاطئة يكذّبها القرآن بخطاباته العامّة وهتافاته المطلقة، فالقرآن يخاطب جميع العالم بلفظ : «يا أيّها الناس» ويقول : ﴿يَا آيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعاً﴾(الأعراف/ ١٥٨).

كما أنّه يعرّف النبيّ رحمة للعـالمين بقوله سبحـانه : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ﴾(الأنبياء/ ١٠٧).

ويعد القرآن النبي الأكرم نذيراً للعالمين، ويقول ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً (الفرقان / ١).

كما أنَّه يأمر النبي أن ينذر بالقرآن كل بشر يصل إليه ذلك الكتاب، ويقول : ﴿ وَأُوحِي إِلَى هَذَا القُرْآنُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ (الأنعام / ١٩).

(۱)مسند أحمد ج۴ ص۲۷۰.

نعم هناك آية أخرى ربّما تفع ذريعة لمن يريد الخدعة وتحريف الفكرة الصحيحة، وهي قوله سبحانه: ﴿لِتُنْذِرَ أُمَّ القُرىَ وَمَنْ حَوْلَهَا﴾ ولكن الآية واضحة ببركة الآية المتقدّمة عليها، وذلك لأنَّ المراد بأمّ القرى هي مكّة كما أنّ المراد بـ "من حولها» العالم كلّه فمكّة أمّ القرى وقلب العالم التوحيدي فإذا أنذر مكّة وأنذر ما حولها فقد أنذر جميع العالم.

فهذه الآيات ونظائرها أوضح دليل على عالميّة رسالته وانّها تشمل جميع أبناء البشر، كيف والنبي الأكرم حسب قوله سبحانه : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدى لِلنَّاسِ وَبيِّنَاتٍ مِنَ الهُدَى وَالفُرْقَانِ (البقرة/ ١٨٥). يهدي كل الناس ببركة القرآن، أفبعد هذه التصاريح القاطعة يمكن احتمال إختصاص رسالة النبي الأكرم بقوم دون قوم؟

وهذه الآيات ونظائرها الكثيرة الواردة في القـرآن تصرّح بعموميّة رسالته و إطلاق نبوّته .

٨\_ تفسير قوله تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ مُعَافَ المَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ مُعَافِهِ الْمُعُوبا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْقَاكُمْ ﴾ (الحجرات/ ١٣).

والآية تشتمل على نكات ستّ نشير إليها بإيجاز.

١ ـ إنّ الآية تقسّم الإنسان إلى قسمين الذكر والأنثى ويستند في التفسير بأمور ذاتية داخلة فبي جوهر ذاته وحقيقة وجوده وهبي الذكورية والأنوثية ولا يعتنبي بالأمور

الطارئة عليه حسب ظروفه وشرائط حياته . • ٢\_ تعترف بالشعوب والقبائل وتصرّح بأنَّ هناك قوميَّات ولا تنفيها أبداً . ٣- تصرّح بأنَّ اختلاف البشر من جهة الشعوب والقبائل كاختلافهم من حيث الذكورة والأنوثة وإنَّ كلا الاختلافين داخلان في جوهر وجوده وواقع شخصيَّته . ٢- يسند تكون الاختيلاف في كلنا الجهتين إلى نفسه ﴿إِنَّا خَلَقْنَ اكُمْ ... وَجَعَلْنَاكُم ﴾ .

٥- إنَّ الغاية من تكوين ذلك الاختـ لاف وجعل البشر شعوباً وقبائل ليست هي التفاخر والتناكر بل التعارف والتحابب.

٤- إنَّ الاعتراف بالقوميَّات ليست بمعنى انَّها الملاك في التفوق والاعتلاء بل ملاك التعالي والكرامة في التقوى والتجنُّب عن اقتراف المعاصي .

هذه نكات ست جئنا بها على وجه الإيجاز والكل يحتاج إلى توضيج أكثر من هذا نتركه لأونة أخرى .

٩\_ كلمات مضيئة للرسول الأعظم في تحطيم القومية : إنَّ الرسول الأعظم جاء يحطَّم القومية المبدّدة لكيان الإسلام ووحدة المسلمين وألقى جوامع الكلم في هذا المجال نأتي ببعضها .

أ-قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في خطبة حجّة الوداع : «يا أيّها الناس إنّ الله تعالى أذهب عنكم نخوة الجاهلية و فخرها بالآباء، كلَّكم من آدم و آدم من تراب، ليس لعربي على أعجمي فضل إلا بالتقوى» <sup>(1)</sup>.

ب - و قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «الناس كلّهم سواء كأسنان المشط»()

ج - و قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «الناس كلّهم أحرار إلاّ من أقرّ على

نفسه بالعبودية»<sup>(٣)</sup>.

هـ- روى المحدّثون أنّه جلس سلمان إلى جنب سائر الصحابة من قريش فانتهى الكلام إلى الأنساب و الأحساب، فعرّف كل واحد أصله و نسبه، و لمّا وصل الكلام إلى سلمان فقال : هو أنا سلمان ابن عبد الله كنت ضالاً فهداني الله بمحمد، و كنت مملوكاً فأعتقني الله بمحمد، فلمّا وقف وكنت عائلاً فأغناني الله بمحمد، و كنت مملوكاً فأعتقني الله بمحمد، فلمّا وقف النبي على محاضرتهم أقبل إليهم و قال : «يا معشر قريش إنّ حسب الرجل دينه، و مروءت خلقه، و أمن على معن معروكاً فأعتقني الله بمحمد، فلمّا وقف وكنت عائلاً فأغناني الله بمحمد، و كنت مملوكاً فأعتقني الله بمحمد، فلمّا وقف وكنت على محاضرتهم أقبل إليهم و قال : «يا معشر قريش إنّ حسب الرجل دينه، و مروءت خلقه، و أصله عقله . قال الله عز و جلّ : فإنّا خلقناكم مِن ذَكَر وَ أنْ شَي وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَعُوا كَا قال الله عز و حلّ : فإنّا حسب الرجل دينه، و مروءته خلقه، و أصله عقله . قال الله عز و جلّ : فإنّا خلقناكم مِن ذَكَر وَ أنْ شَ فَضل إلاً بتقوى الله عز و جلّ ، وإنّا كن فالمان : ليس لأحد من هؤلاً عليك فضل إلاً بتقوى الله عز و جلّ ، وإن كانت تقوى لك فأنت أفضل (".

و-قال (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) : «ليدعن رجالاً فخرهم بـأقوام إنّما هم فحـم من فحـم جهنّـم أو ليكونـنّ أهـون على الله مـن الجعـلان التي تـدفـع بأنفهـا النتن»<sup>(1)</sup>.

و قد نقل انّه اشترك في بعض المغازي شابّ إيراني، فلمّا وجّه إلى العدو فقال : خذ هذه الضربة من شاب إيراني، فاعترض عليه النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) و قال : لماذا لم تقل من رجل أنصاري (").

ز - كمان النبي واقفاً على أنّ العرب تفتخر بلسمانها العربي و قمال في هذا الصدد : «ألا انّ العربية ليست باب والد و لكنّها لسان ناطق فمن قصر عمله لم يبلغ به حسبه»(\*).

ح - إنَّ النب أسبب محتمع إسبلام عظيم من قدمة إن مختلفة فف ترماتاً

ذلك قام علي(عليه السلام) يقول : «السباق خمسة فـأنا سابق العرب و سلمان سابق فارس و صهيب سابق الروم و بلال سابق الحبشة و خبّاب سابق النبط»(').

ط\_روي انَّ عبد الرحمن بن عوف قال لعبده : يا ابن الأسود ، فوقف عليه النبي و قال : «ليس لابن الأبيض على ابن الأسود فضل إلاّ بالتقوى و اقتفاء الحق»(').

ي ـ روى المحدّثون أنّ عقيلاً أخا علي اعترض على أمير المؤمنين بأنّه ساوى بينه و بيـن رقّ أسود، و قـال : و الله لتجعلني و أسود بـالمدينـة سواء، فقـال علي : و ما فضلك عليه إلاّ بسابقة أو بتقوى (٢).

ك-روي انّ سلمان كان جالساً في مجلس كانت فيه شخصيات قريش الذين هاجروا إلى المدينة و آمنوا بالنبي، فاعترض واحد منهم و قال : من هذا العجمي المتصدّر فيما بين العرب، فلمّا سمع النبي ذلك الكلام اللائح منه القوميّة البغيضة صعد المنبر و قال : إنّ الناس من عهد آدم إلى يومنا هذا مثل أسنان المشط لافضل للعربي على العجمي و لا للأحمر على الأسود إلآ بالتقوى»(").

هذه كلمات مضيئة من النبي حول القوميـة و كل واحدة منها تكفي في تحطيم القومية و تضادّها مع مبادئ الإسلام .

 ١٠ - الخسارة التي تفرضها القومية على البشرية أولاً والإسلام والمسلمين ثانياً.

القومية تنمّي روح التوسّعية و السيطرة على أقوام أخر باعتقاد أنّ حاملها أفضل (١) الخصال للشيخ الصدوق : ص٢١٢. (٢) الحديث منقبول بالمعنبي، رواه باقبر شريبف القرشبي في كتبابه «الحكمية والحكومة ١: ص١٥٢ . (٣) روضة الكافي ج ٨ ص ٢۶٢. (٢) الإختصاص للشيخ المفيد: ص٢٢٧.

الأقوام و أمثلها، و لأجل ذلك نرى أنّ رئيس ألمانيا (هتلر) في وقته دعى إلى القومية و انّ شعبه من أفضل الشعوب عقلاً و أطهرها دماً، فأوجد في قومه نخوة كبيرة و حقداً و بغضاً لسائر الشعوب، فنمت فيهم روح الطغيان و التوسّعية فأشعل فتيلة الحرب العالمية الثانية، و دامت الحرب حوالي خمس سنين و تكبّد العالم البشري خسائر فادحة، و أعطت لاطفاء نيرانها النفس و النفيس قرابة مائة مليون بين قتيل و جريح و مفقود.

و أمّا الخسائر التي تفرضها القومية على الإسلام فهي تحطّم الوحدة الإسلامية و تبدّد المجتمع الواحد إلى مجتمعات، و تبدّل الأخوّة إلى البغضاء فيصير المجتمع الإسلامي أمماً متفرّقة و أشلاء مبعثرة تقع فريسة للقوى الكبرى .

ولو كـان شعار القـومية : نحـن العرب، نحـن الفرس، نحـن الترك، فشعـار المسلم نحـن حزب الله و دعـاته تجمعنا عقيـدة واحدة، و هـي الإعتقاد بـربّ واحد و رسول خاتم و كتاب نازل و أحكام و أصول و فروع خالدة .

نحن كما يقول شاعر الاهرام حسن عبد الغني حسن : إنّــا لتجمعنــا العقيــدة اُمّــة و يضمّنـا ديـن الهـدى أتبـاعـاً و يُـؤلِّف الإسـلام بيـن قلـوبنـا مهمـا ذهبنـا بـالهـوى أشيـاعـاً

و في الختام نلفت نظر القارئ الكريم إلى أنّ الدعوة إلى القومية تختلف عن العلاقة بالأوطان التي نشأ الإنسان فيها كما تختلف عن العلاقة بالثقافات القومية والآداب و الرسوم المورثة إذا لم تتعارض مع أصول الإسلام و تعاليمه، و هذا هو رمز تقدّم الإسلام بين الشعوب و الأقوام المختلفة، فالإسلام في مفهومه يتحمّل جميع القوميات و الثقافات المحلّية و لايفنّدها بل يعترف بالجميع شريطة أن لاتخالف المبادئ الإسلامية، و لو كان نبيّ الإسلام (صلّى الله عليه و آله و سلّم) معارضاً لهذه الثقافات و الثقافات المحلّية من يشر الإسلام و تربية الناس، نعم الإعتراف بهذه الآداب و الرسوم يختلف من جعلها محوراً للتفوق و ملاكاً للتصاغر.

و قد روي أنّ النبي عندما وصل في هجرته من مكّة إلى المدينة إلى أرض الجحفة اشتاقت نفسه إلى موطنه فنزلت الآية : ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ القُرْآنَ لَرَادُّكَ إِلَى مَعادٍ﴾(القصص/ ٨٥) و المعاد هو الوطن .

تمّ الجزء السابع من هـذه الموسـوعة القـرآنية المـوضوعيـة التي استعـرضت الجوانـب المتعدّدة للشخصيّة المحمـدية، و يسعدنا أنّـا استعرضنا تلـك للشخصيّة الكبرى في ضوء أتقن و أصحّ مصادر الإسلام و هـو القرآن الكريم، فهي صورة معبّرة لأبعاد الشخصيّة المحمديّة و ما يدور حولها من منظار الوحي الإلهي .

و هذه الصّورة و إن لم تكـن الصورة الكاملة الشاملة لتلـك الشخصية الطاهرة السامية إلا أنّها تمثّل أبرز ملامحها المباركة .

و ليس لنا هنا إلاّ أن نعتـذر إلى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّـم) لعجزنا عن أداء هذه المهمّة الجسيمة رغم السعي الكبير. .

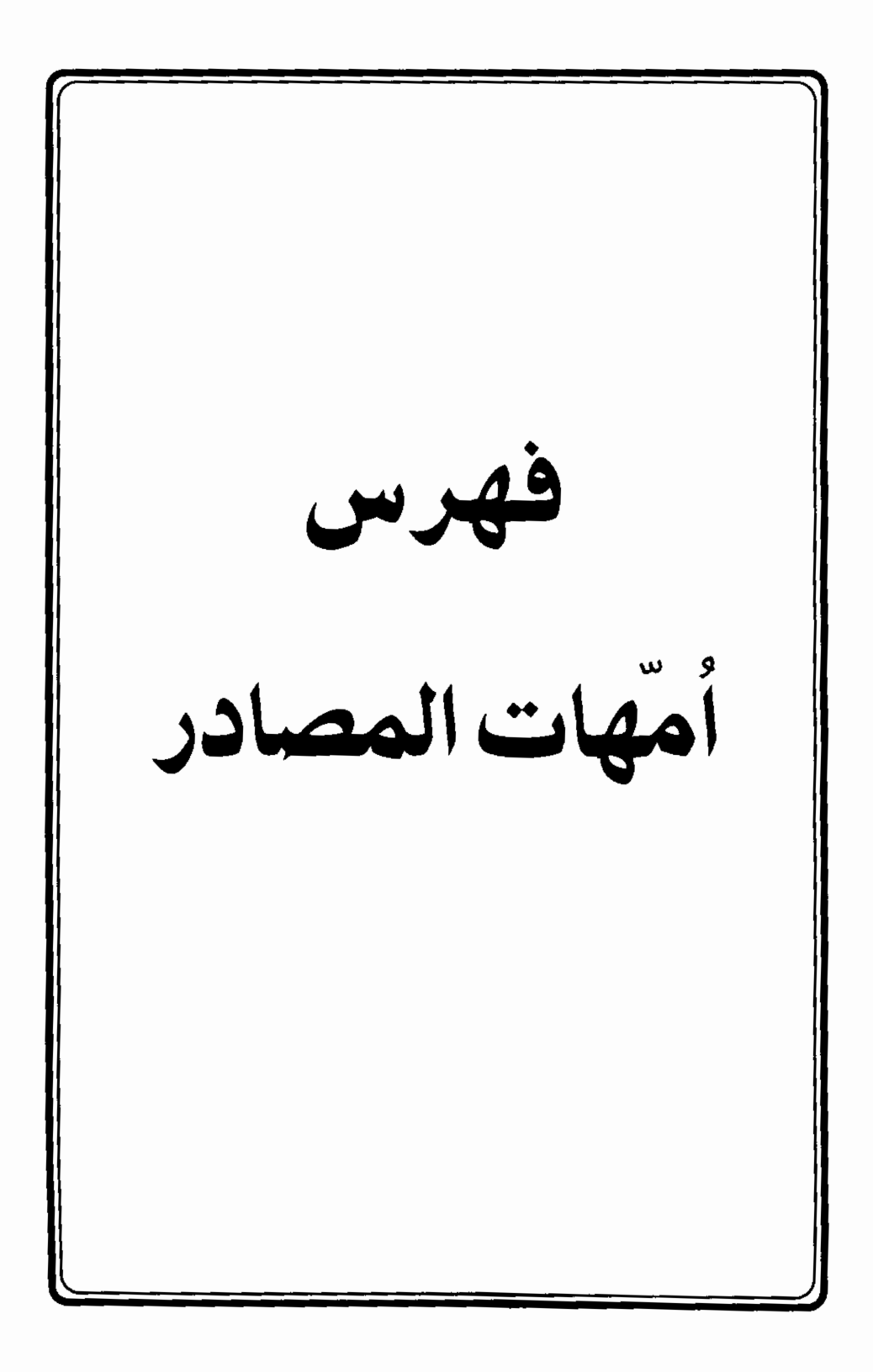
و نرجو من الله سبحانه التوفيق لإتمام بقية هذه الموسوعة إنّه سميع الدعاء . تمّ عشيّة ليلة الأحد الخامس من شهر جمادي الآخرة من شهور عام ١٤١٢هـ.

والحمد لله ربّ العالمين

قم مؤسسة الإمام الصادق(عليه السلام) جعفر السبحاني

غفر الله له ولوالديه

.



# فهرس أُمّهات المصادر

حرف الألف

١ - الاتحاف بحب الأشراف : الشبراوي : عبد الله بن محمد ، المطبعة الأدبية - مصر.
٢ - الطبرسي : أحمد بين علي بين أبي طالب(من علماء القرن السادس) مؤسسة الأعلمي ، بيروت - ١٢٩هـ.
٣ - الأحكام السلطانية : الماوردي : أبو الحسن علي بن محمد(ت ٢٥٩هـ) دار ٣٤محكام السلطانية : الماوردي : أبو الحسن علي بن محمد(ت ٢٥٩هـ) دار الكتب العلمية بيروت .
٢ - الإختصاص : المفيد : أبو عبدالله محمد بن محمد بين النعمان(٣٢٩هـ) دار منشورات جماعة المدرسين - قم .
٥ - الإرشاد : له أيضاً - قدس الله سرّه - منشورات مكتبة بصيرتي - قم .
٥ - الإرشاد : له أيضاً - قدس الله سرّه - منشورات مكتبة بصيرتي - قم .
٥ - الإرشاد : له أيضاً - قدس الله سرّه - منشورات مكتبة بصيرتي - قم .
٧ - أسد العابة : ابن الأثير : أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد (١٩٨ - ٩٢٩ ) دار إحياء التراث العربي - بيروت .
٧ - أسد الغابة : ابن الأثير : أبو الحسن علي بين أبي الكرم(ت ٣٦٩هـ) دار إحياء التراث العربي - بيروت .
٨ - إظهار الحق : رحمة الله بن خليل الرحمان الهندي (من علماء القرن الثالث عشر) مطبعة الرسالة - مراكش .

١٣\_ امتاع الأسماع : المقريزي:نقي الدين أحمد بن علي(ت ٨٤٥ هـ) طبع مصر. ١٢\_ أنيس الأعلام في نصرة الإسلام : الطبعة الحديثة ـ المكتبة المرتضوية ـ طهران .

#### حرفالباء

- 10- بحار الأنوار: المجلسي: محمد باقر بن محمد تقي(١٠٣٧- ١١١٠هـ) مؤسسة الوفاء، بيروت ١٤٠٣هـ.
- ١۶\_البداية و النهاية : ابن كثير : الحافظ أبو الفداء(ت ٧٧۴هـ) دار الفكر، بيروت ١۴٠٢هـ.
- ١٧\_بلاغة الحسين : الموسوي الحائري : مصطفى محسن، طبع طهران\_١٣۶٩هـ. ١٨\_ بلوغ الارب : الآلموسي : محمود شكري البغـدادي(ت ١٢٧٠هـ) مطبعـة دار الكتاب العربي \_مصر.

#### حرف التاء

- ١٩\_ تاريخ الخميس : الدياربكري : الشيخ حسين بـن محمد ـ مـؤسسة شعبـان ـ بيروت .
- ٢٠ ـ تاريخ الطبري : الطبري : أبـو جعفـر محمد بـن جرير(ت٣١٠هـ) مؤسسة عز الدين بيروت ـ ١٤٠٧ هـ.
- ٢١ ـ تاريخ القرآن : أبو عبد الله الزنجاني(١٣٠٩ ـ ١٣۶٠ هـ) مكتبة الصدر، طهران ١٣٨٧ هـ .
- ٢٢\_ تاريخ اليعقوبي : اليعقوبي : أحمد بن أبي يعقوب(من علماء القرن الثالث) دار

# صادر \_ بيروت . صادر \_ بيروت . ٢٣ ـ تبصرة المتعلّمين : العلاّمة الحلي : الحسن بن يوسف بن المطهر (۶۴۸ ـ ٢٢ ـ التبيان في تفسير القرآن : الطوسي : أبو جعفر محمد بن الحسن (٣٨٥ ـ ٢٢ ـ التبيان في تفسير القرآن : الطوسي : أبو جعفر محمد بن الحسن (٣٨٥ ـ ٢٢ ـ تصحيح الإعتقاد : الشيخ المفيد (٣٣٣ ـ ٣٢ ٢ هـ) ط تبريز . ٢٢ ـ تفسير البرهان : البحراني : السيد هاشم التوبلي (ت ١٠٥ هـ) قم ـ ١٣٧٥ هـ .

- ٢٧ ــــ تفسيــر البغـوي : البغــوي : أبـو محمــد الحسيـن بــن مسعـود الغــراء الشافعي(ت٥١۶هـ)، دار المعرفة ـ بيروت ـ ١٤٠٧هـ .
- ٢٨\_ تفسير الـرازي (مفاتيح الغيب) : الفخر الـرازي : أبو عبد الله محمد بــن عمر بن حسين الطبرستاني(٥٢٣\_٥٩۶هـ) دار إحياء التراث العربي \_بيروت .
- ٢٩\_ تفسير الطبري : الطبري : أبو جعفر محمد بن جرير(ت ٣١٠هـ)، دار المعرفة ـ بيروت أفسيت ـ ١۴٠٠هـ.
- ٣٠ ـ تفسير فرات : الكوفي : أبو القاسم فرات بن إبراهيم بـن فرات (من أعلام الغيبة الصغري) طهران ـ إيران ـ ١۴١٠ هـ.
  - ٣١\_ تفسير القرآن المجيد : الشيخ محمود شلتوت(ت١٣٨٣هـ) .
- ٣٢\_ تفسير القرطبي : القرطبي : أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري(ت٢٩هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت \_١٤٠٥ هـ
- ٣٣\_ تفسير القمي : القمي : علي بن إبراهيم (من أعلام القرن الثالث و الرابع الهجري)، مطبعة النجف\_١٣٨٧هـ.
- ٣۴ ـ تفسير المراغي : المراغي : أحمد مصطفى،دار إحياء التـراث العربي، بيروت ـ ١۴٠۶ هـ الطبعة الثانية .
- ٣٥ ـ تفسير المنار: محمد رشيد رضا(ت ١٣٥۴)، دار المنار، مصر ـــ ١٣٧٣ هـ. ٣۶ ـ تقريب التهذيب: العسقلاني: أحمد بن علي بن حجر(٧٧٣ ــ ٨٥٢ هــ) دار
  - المعرفة، بيروت\_\_١٣٩٥ هـ.

٣٧ ـ تنزيه الأنبياء : الشريف المرتضى (٣٥٥ ـ ٢٣۶ هـ) طبع ايران . ٣٨ ـ تهذيب التهذيب : العسقلاني : شهـاب الدين أحمد بن علي بن حجر(ت٥٨٢ ـ هـ) دار الفكر، بيروت ـ ١٢٠٢ هـ.

حرف الجيم ٣٩ ـ جـ امع الأصـول: ابن الاثيـر الجزري: مجد الـدين أبـو السعادات المبـارك بن محمد (۵۴۴\_۶۰۶ هـ) دار الفكر، بيروت\_۱۴۰۳ هـ.

- ۴۰ ــ الجواهـر:النجفي : محمـد حسن(ت ۱۲۶۶ هــ) دار إحياء التـراث العربـي، بيروت\_١٩٨١م.
- **حرف الحاء** ٢١ ـ حلية الأولياء : أبو نعيم : أحمد بن عبد الله الأصبهاني(ت ٢٣٠هـ) دار الكتاب العربي ، بيروت ـ ١٣٨٧هـ.
  - ۴۲ \_ حياة محمد بيني : محمد حسين هيكل، مكتبة النهضة المصرية \_ القاهرة .

#### حرفالخاء

۴۳ ـ الخصال : الصـدوق : أبو جعفر محمد بن علي بن بـابويه القمي(ت ۳۸۱هـ) منشورات جماعة المدرسين، قم ـ ۱۴۰۳هـ.

### حرفالدال

- ٢٤ \_ الدر المنثور: السيوطي: جلال الدين(١٩٨هـ١٩هـ) بيروت \_ أفسيت من طبعة مصر.
- 44 ـ دلائل النبوة : البيهقي : أحمد بن حسين(ت ۴۵۸هـ) ط مصر . ۴۶ ــ ديوان أبـي طالـب : الجامـع علي بـن حمزة البصـري التميمي المكنـي بأبـي نعيم(ت ٣٧٥هـ) .

#### حرف الذال

۴۷\_ ذکر أخبار اصبهان: أبو نعيم: أحمد بن عبدالله (۳۳۴\_ ۴۰۲هـ)

طبع ليدن \_١٩٣١م. حرف الراء ۴۸ روح المعاني: الألوسي: أبو الفضيل شهاب الدين السيد محمود البغدادي(ت١٢٧٠هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان. حرف السين ۴۹ \_ سنسن أببي داود : أبو داود الحافيظ سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي (٢٠٢\_٢٧٥هـ) مكتبة مصطفى البابي الحلبي، مصر - ١٣٧١هـ.

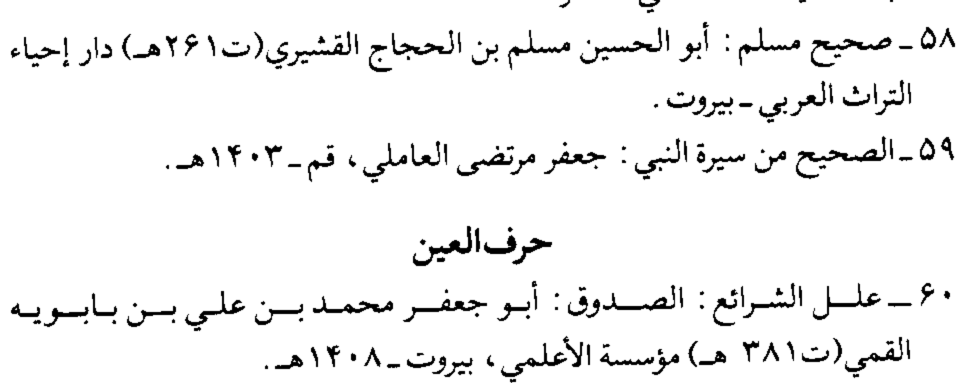
- ۵۰ ـ السنن الكبرى : البيهقي : أبوبكر أحمد بن الحسين(ت۴۵۸هـ)، دار المعرفة بيروت\_۱۴۰۶هـ.
- ٥١ ـ سنن النسائي : النسائي : أبو عبد الرحمن بن شعيب(٢١۴ ـ ٣٠٣هـ) دار إحياء التراث العربي ـ بيروت .
- ٥٢ ـ السيـرة الـحلبية : الحلبـي : برهان الـدين علي بن إبراهيم(ت١٠٤۴هـ) المكتبة الإسلامية ـ بيروت .
- ٥٣ ـ السيرة النبويّة : ابن هشام : أبـو محمد عبد الملك بن أيوب الحميري(ت ٢١٣ أو ٢١٨هـ) دار التراث العربي، بيروت ـ لبنان .

### حرفالشين

- ٥۴ ـ شرائع الإسلام : المحقق الحلي : أبو القماسم نجم المدين جعفر بن الحسن(۶۰۲ ـ ۶۷۶هـ) دار الأضواء، بيروت ـ ۱۴۰۳ هـ.
- ٥٥ ـ شرح ابن عقيـل : قاضي القضاة بهاء الدين عبد الله بـن عقيل الهمداني (۶۹۸ ـ ٧۶٩هـ) مطبعة السعادة ، القاهرة ــ ١٣٧٥ هـ .
- ٥٢ ــ شرح نهـج البلاغـة : ابـن أبي الحـديـد ، عـز الديـن عبـد الحميد البغـدادي المدائني(ت٢٥٥هـ) دار احياء الكتب العربية ، القاهرة ـ ١٣٧٨ هـ .

#### حرفالصاد

٥٧ ـ صحيح البخاري : البخاري : أبو عبدالله محمد بن إسماعيل(ت٢٥۶هـ) مكتبة عبد الحميد أحمد حنفي ، مصر ـــ ١٣١۴هـ.



- ۶۱ ـ عيون أخبار الرضا : له أيضاً ـ قـدّس الله سرّه ــ مؤسسة الأعلمي ، بيروت ـ ۱۴۰۴ هـ .
- **حرف الغين** ۶۲ ـ الغدير: الأميني: عبد الحسيـن أحمد النجفي(١٣٢٠ ـ ١٣٩٠هـ) دار الكتاب العربي، بيروت ـ ١٣٨٧هـ.

#### حرف الفاء

- ۶۳ ـ فتح الباري: ابن حجر: أحمد بـن علي العسقلاني(٧٧٣ ـ ٨٥٢ هـ) دار . المعرفة ـ بيروت .
  - ۶۴ \_ فتوح البلدان: البلاذري: أبو الحسن(ت ۲۷۹هـ) المكتبة التجارية \_ مصر ۱۹۵۹م.
- 90 ـ فـي ظلال القرآن : سيـد قطب ـ دار احياء التـراث العربي، بيروت ــــ ١٣٨۶هـ الطبعة الخامسة .

#### حرف الكاف

- ۶۶ ــ الكافي : الكليني : أبو جعفر محمد بن يعقوب الرازي (ت ۳۲۹هـ) دار الكتب الإسلامية، طهران ـ ۱۳۸۸هـ.
- ۶۷ ـ الكمامل في التماريخ : ابن الأثير : محمد بن محمد الجزري(ت۶۳۰هـ) دار الكتاب العربي ـ بيروت .
- ۶۸ ـ الكشاف : الـزمخشري : محمود بن عمر بـن محمود(ت ۵۳۸ هـ) ط القاهرة

۱۳۶۷ه\_۱۳۶۷م. ٩٩\_كنز الفوائد: الكراجكي: محمد بن على بن عثمان(ت۴۴۹). ٧٠ ـ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق:المناوي : عبد الرؤوف (ت ١٠٣١هـ) طبع مصر. حرف اللام ٧١ ـ لسان العرب : ابين منظور : محمد بن مكرّم (٣٣٠ ـ ٧١١هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت\_١٤٠٨هـ .

- حرف الميم
- ٧٢ ـ مجمع البيان : الطبرسي : أبو علي الفضل بن الحسن(٢٧١ ـ ٥٤٨هـ) مطبعة العرفاني، صيدا ـ ١٣٥٢هـ . ٧٣ ـ المختصر النافع : أبـو القاسم المحقق جعفـر بن الحسن(٢٠٢ ــ ۶٧۶هـ ط مصر.
- ٧۴ ـ المراجعات : السيد عبد الحسين شرف الدين(١٢٩٠ ـ ١٣٧٧هـ) طبع مصر. ٧٥ ــ مستــدرك الحـاكــم : الحـاكــم النيسـابـوري : أبـو عبــد الله محمـد بــن عبد الله (ت٢٠٥هـ) ـ دار الفكر، بيروت ـ ١٣٩٨ هـ.
- ٧٢ ــ مستدرك الـوسائل : النـوري الطبـرسي : الحسيـن بـن محمد تقـي بن محمـد (١٢٥۴ ــ ١٣٢٠هـ)، مؤسسة آل البيت، قم ــ ١٤٠٧ هـ.
  - ٧٧ ـ مسند أحمد : أحمد بن حنبل (ت ٢٤١ هـ) دار الفكر ـ بيروت .
- ٧٨ ــ المغازي : الواقدي : محمد بـن عمر بـن واقـد(١٣٠ ــ ٢٠٧هـ) مـؤسسة الأعلمي، بيروت ـ لبنان .
- ٧٩ ـ مفاهيم القرآن : السبحاني : جعفر بـن محمد حسين ( ١٣٤٧هـ) مـؤلف هذا الكتاب، قم ـ ١٤٠۴ هـ.
- ٨٠ ـ مقاييس اللغة : ابن فارس : أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت٣٩٥هـ)، دار احياء الكتب العربية، القاهرة ـ ١٣۶۶ هـ.
- ٨١ ـ مكاتيب الرسول : علي بن حسين علي الأحمدي ( المعاصر) المطبعة العلمية ،

قم - ١٣٧٩ هـ. قم - ١٣٧٩ هـ. ١٣٧٩ مناقب علي بن أبي طالب : ابن المغازلي : أبو الحسن علي بن محمد الشافعي (ت ٢٨٣هـ) المكتبة الإسلامية، طهران ـ ١٤٠٣ هـ. ٨٣ ـ مناقب آل أبي طالب : ابن شهر آشوب : أبو جعفر رشيد الدين محمد بن علي السروي المازندراني (٢٨٨ ـ ٥٨٨ هـ) المطبعة العلمية، قم ـ إيران . ٨٢ ـ من لايحضره الفقيه : الصدوق : أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه القمي (ت ٢٨١هـ)، دار الكتب الإسلامية، طهران ـ ١٣٩٠ هـ.

٨٩ ـ منهاج السنّة : ابن تيمية : أحمد بن تيمية(ت ۶۶۱ ـ ۷۲۸ هـ)طبع مصر . ٨٢ ـ مينزان الإعتدال : محمـد بن أحمـد الذهبـي(ت ٧۴٨ هـ) نشـر دار المعرفـة ـ بيروت .

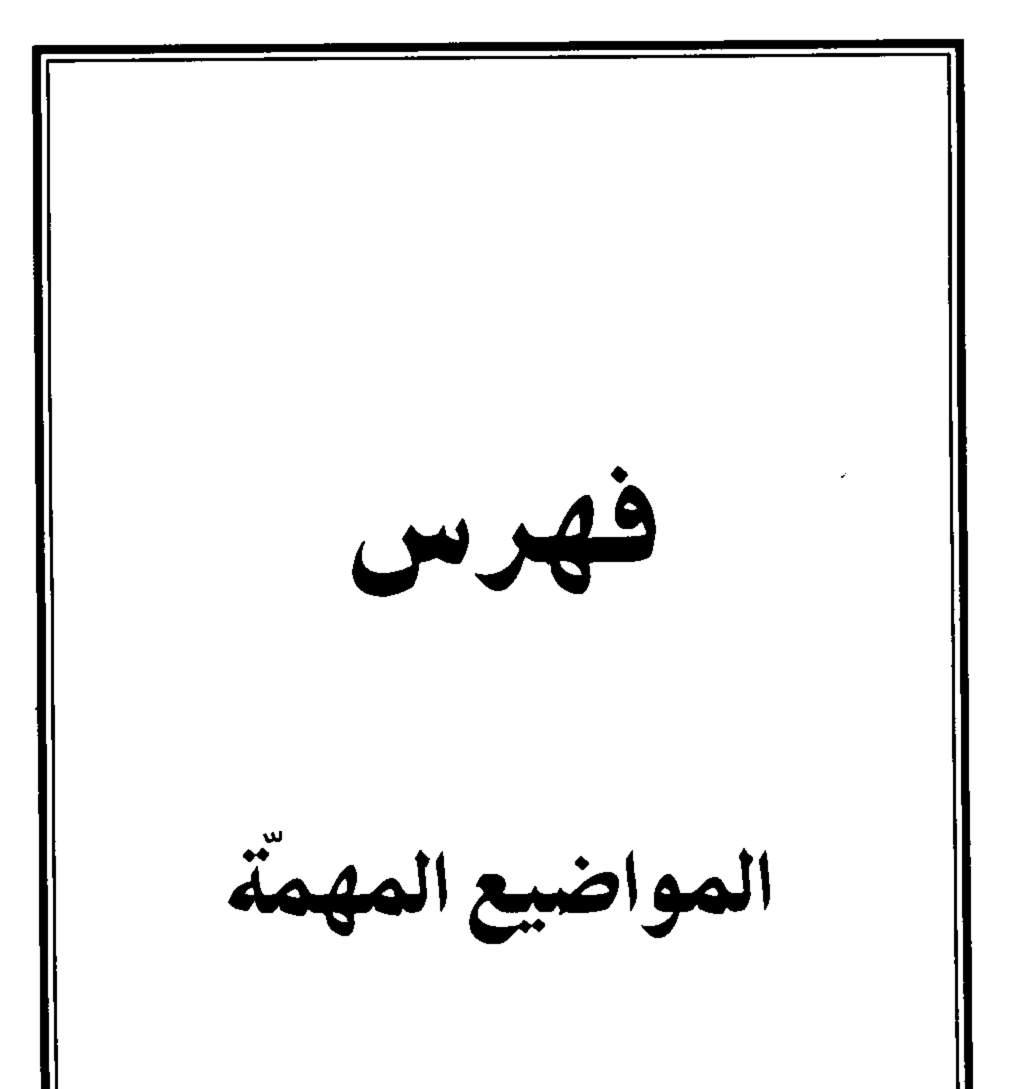
٨٧ ــ الميىزان في تفسير القرآن : الطباطبائي : السيـد محمـد حسيـن (١٣٢١ ـ ١٤٠٢ هـ) مؤسسة الأعلمي ، بيروت \_١٣٩٣ هـ.

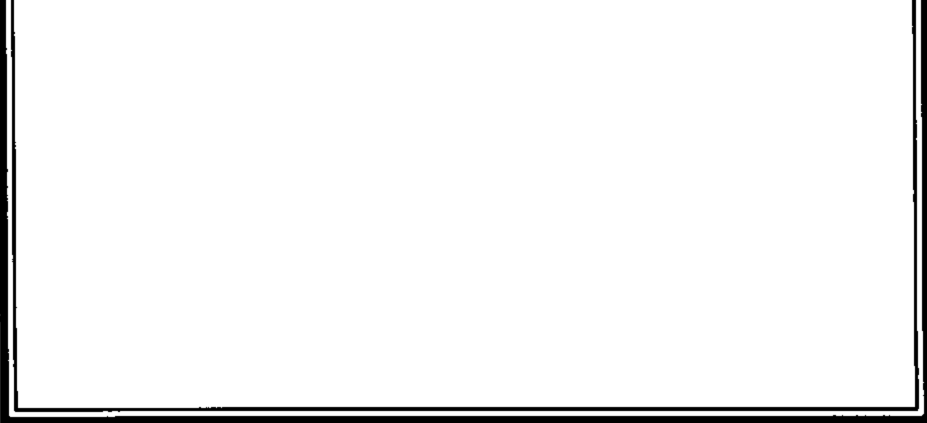
#### حرفالنون

- ٨٨ ــ نــاسخ التواريــخ : لسان الملك : محمـد تقي بـن محمد علـي(ت ١٢٩٧هـ) ط طهران .
- ٨٩ ـ نفح الطيب : شمس الدين المالكي(ت ٧٨٠ هـ) . ٩٩ ـ نهج البلاغة : جمع الشريف الـرضي : أبو الحسن محمـد بن الحسن(٣٥٩ ـ ۴٠۶هـ) بيروت ـ ١٣٨٧هـ .
- ٩١ \_نهج الفصاحة : أبو القاسم پاينده، المطبعة الإسلامية، طهران \_١٣٨٩ هـ. ٩٢ \_نور الثقلين : العروسي الحويزي : عبد علي بن جمعة (ت ١١١٢هـ) مطبعة الحكمة، قم \_إيران .

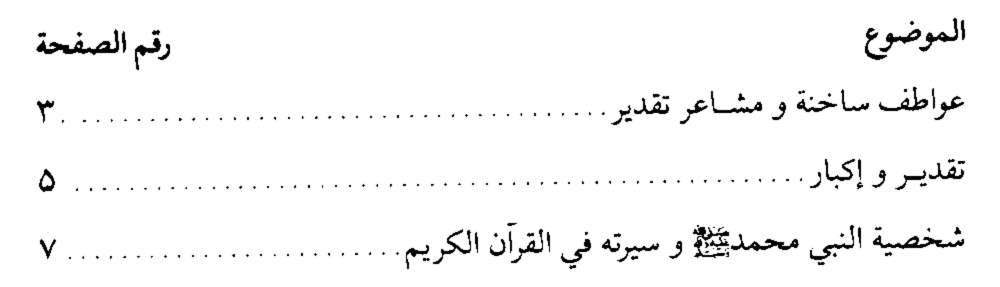
#### حرف الهاء

٩٣ ـ الهدي إلى دين المصطفى : شيخ جواد البلاغي(١٢٨٢ ـ ١٣٥٢هـ) ط صيدا لبنان .





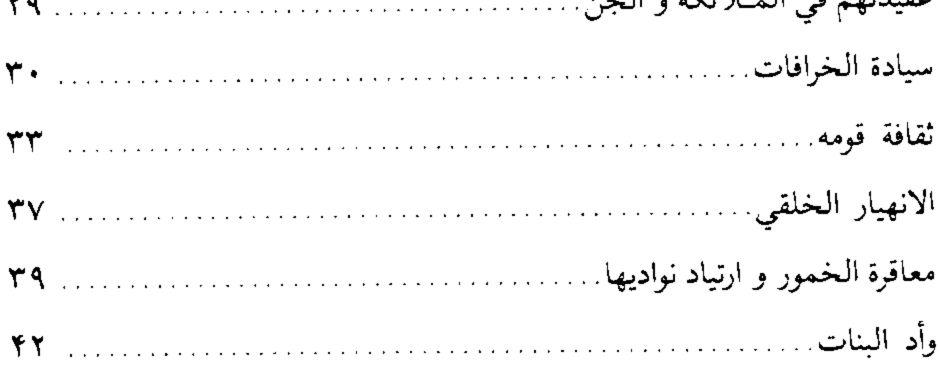
فهرس المواضيع المهمة



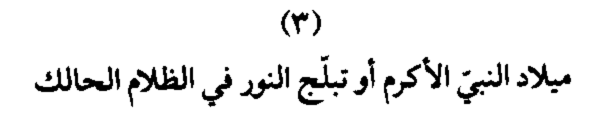
#### (٢)

#### ثقافة قومه وحضارة بيئته

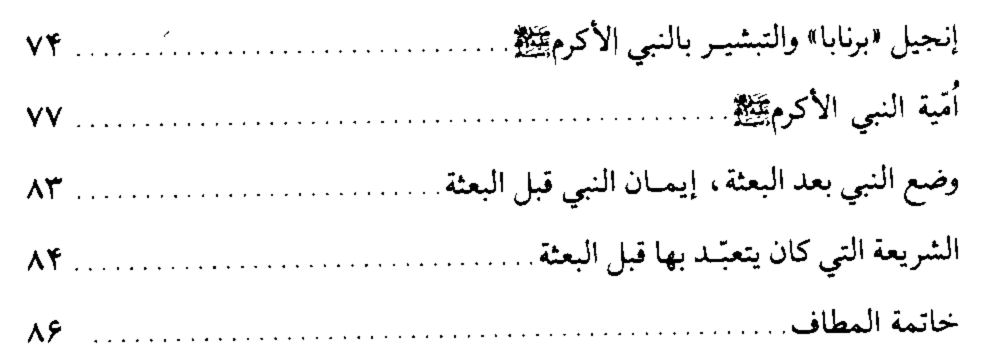
| ۲۷  |          | السائد      | الديىن   | الشرك أو |
|-----|----------|-------------|----------|----------|
| ۲۸  | <i> </i> | الموت       | حياة بعد | إنكار ال |
| ¥ 4 |          | الانكة م ال |          | عقيدتهم  |



| رقم الصفحة | الموضوع                         |
|------------|---------------------------------|
| ۴۵         | أكل الخبائث من الدماء و الحشرات |
| 49         |                                 |
| ۴V         | النسيء في الأشهر الحرم          |
| 49         | الربا ذلك الاستغلال الجائر      |
| ۵          | خاتمة المطاف                    |



| ۶. | الإيواء بعد اليتم              |
|----|--------------------------------|
| ۶۲ | الهداية بعد الضلالة            |
| ۶¥ | الإغناء بعد العيلولة           |
| ۶۵ | نسميته بمحمد و أحمد            |
| ۶٧ | حمد من أسمائه ﷺ                |
| ۶۸ | بشير المسيح بالنبي باسم «أحمد» |



OVT

|    |         | - tı |
|----|---------|------|
| C  | A. 0 A. | الـ  |
| Ζ. | وضو     |      |
|    |         |      |

# (۴) الوحي في القرآن الكريم

| ٩٠ | الوحي لغة و اصطلاحاً، تقدير الخلقة بالسنن و القوانين                         |
|----|------------------------------------------------------------------------------|
| ۹١ | and the Alexan                                                               |
| ٩٢ | الإلهام و الإلقاء في القلب، الإشـارة، الإلقاءات الشيطانية                    |
|    | كلام الله المُنزلُ على نبي من أنبياته، قنوان المعرفة الثلاثة: الطريـق الحسّي |
| ٩٣ | التجربي، الطريق التعقّلي النظري                                              |
| 94 | طريق الإلهام، أنواع الموحي و أقسامه                                          |
| ۹۵ | الوحي وليد النبوغ ؟                                                          |
| ٩٨ | الوحي ثمرة الأحوال الروحية، نبوّة أو أضغاث أحلام؟                            |

(۵) بعثته و نزول الوحی إلیه أوّل ما نزل علی رسـول الله، أسـاطیر وخرافات.....

نظرية تحليلية حول هذه النصوص

| <b>ΥΥΓ</b> ,        | ڪريا ڪليليه حڪون ملکا النظبوطي             |
|---------------------|--------------------------------------------|
| 118                 | فرية انقطاع الـوحي و فتوره                 |
| بريّة في الدعوة ١٢٢ | مراحل الدعوة الثلاث، المرحلة الأولى: الس   |
| 174                 | اتخاذ النبي دار الأرقم مركزاً لنشر الدعوة  |
|                     | المرحلة الثانية: دعوة الأقربين             |
| ۱۳۲                 | الدعوة العامة وكسح العراقيل الماثلة أمامه. |

OVT

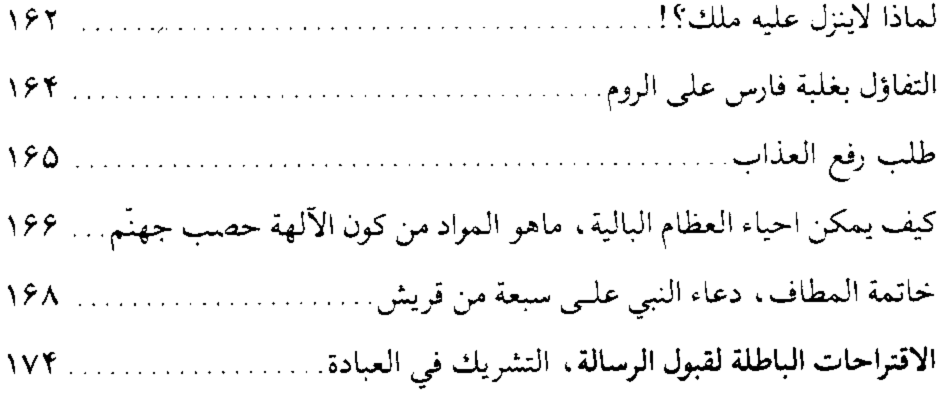
| ** | •   | - 14 | +   |
|----|-----|------|-----|
| حه | بمق | اله  | رقم |

#### الموضوع

#### (۶)

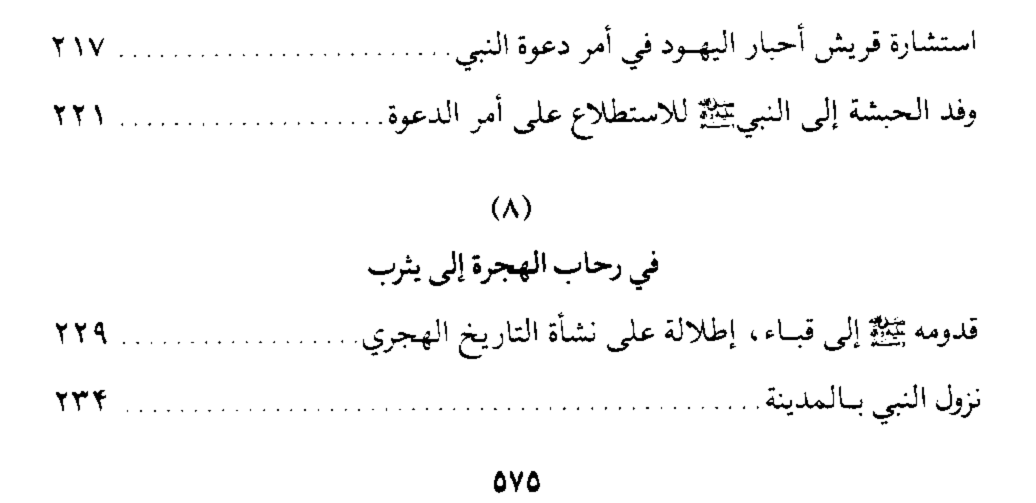
#### الإيجابيات و السلبيات تجاه الدعوة المحمّدية

| ۱۳۷     | العراقيل والموانع تجـاه دعوة الرسول ﷺ                                 |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|
|         | اكالة التهم للنبي 👾                                                   |
| 147     | الكهانة، السحر، المسحورية، الجنون                                     |
| 144     | التعلُّم من الغير                                                     |
| 149     | كذّاب، مفتر                                                           |
| 144     | مفتر أو مجنون، شـاعر                                                  |
| 149     | أضغاث أحلام                                                           |
| مثر ۱۵۲ | الاستنكار و الاحتجاج بالأمور الواهية، لماذا لم ينزل القرآن على رجلٍ ا |
|         | الرسالة الإلهية فوق طاقة البشر                                        |
| 100     | نبذ سنَّة الآباء                                                      |
| 108     | الدعوة إلى الحياة الأخروية                                            |
| ۵۸      | طلب المشاركة في امتيازات النبوّة، المطالبة بمثل ما أُوتي سائر الرسا   |



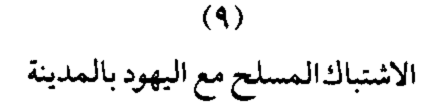
OVE

| رقم الصفحة | الموضوع                               |
|------------|---------------------------------------|
| ۱۷۶        | تبديل القرآن بغيره                    |
| <b>\VV</b> | شروط تعجيزية                          |
| ۱۸۱        | طلب طرد الفقراء                       |
| ۱۸۵        | تعذيب النبي و أصحابه                  |
| ۱۸۶        | المضطهدون في صدر البعثة               |
| ١٨٨        | إثارة الضوضاء عند تلاوة النبي للقرآن  |
| 189        | العذر الأخير للإمتناع عـن قبول الدعوة |
| ۱۹.        | خرافة الغرانيق                        |
| NAY        | تحليل سند الرواية                     |
| 19V        | تحليل متن الرواية                     |
|            | (V)                                   |
| يە         | إسراؤه و معراج                        |
| Y•¥        | معراج النبـي الأكرم تشيئة             |
| ۲•٩        | عروجه إلى السماء                      |

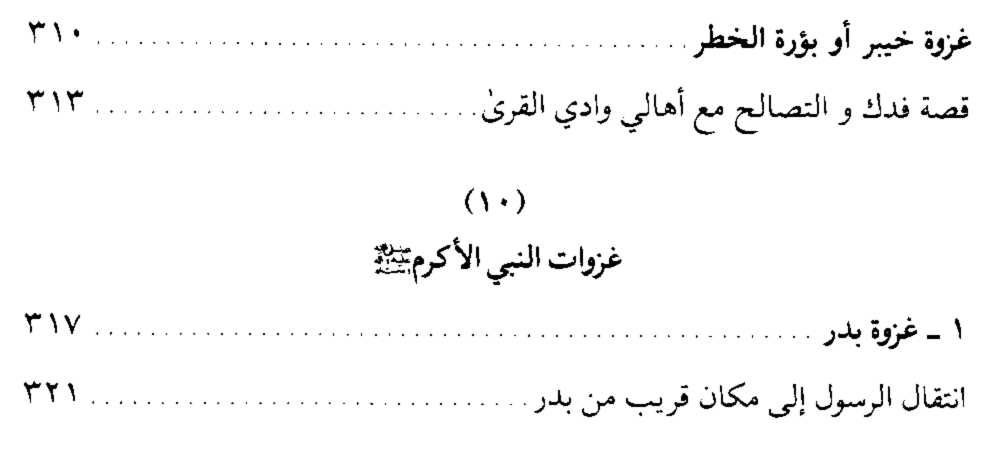


| بمفحة | الموضوع رقم الم                                                         |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| 138   | مجادلة أهل الكتاب                                                       |
| ۲۳۷   | تنبئ القرآن عن شــدة عداوة اليهود تنبئ القرآن عن شــدة عداوة اليهود     |
|       | الدعوة إلى أصل مشترك بين الشرائع السماوية، الاعتقاد بمبدأ البنوة للباري |
| ۲۳۸   | جـل وعـلا                                                               |
| 739   | ذاتية التوحيدو ظـاهرة التثليثذاتية التوحيدو ظـاهرة التثليث              |
| 242   | مشكلة الجمع بين التـوحيد و التثليث                                      |
| 240   | سمات العبودية في المسيح                                                 |
| 101   | قسمة ضيزى                                                               |
| 100   | اليهود و نقض المـواثيق و العهود                                         |
| 208   | افشاء علائم النبوّة                                                     |
| ۲۵۷   | السؤال عن الـروح الأمين                                                 |
| YON   | إنكار نبوّة سليمان(عليه السلام)                                         |
| 109.  | كتابه إلى يهود خيبر، انكار أخذ الميثاق منهم                             |
| 18.   | الاقتراحات التعجيزية، تنازع اليهود و النصاري عند الرسول على المعرية.    |
| 281   | التشبَّث بالكلمات المتشابهة                                             |
| 198   | كتمان الحقائق، النبي الأكرم و بيت المدارس                               |
| 194.  | الإيمان غدوة و الكفر عشية، اتّهام النبي بأنَّه يؤلَّه نفسه              |
| 190   | سعيهم للوقيعة بين الأنصار                                               |
| 199.  | الحط من شأن مَـنْ آمن من اليهود                                         |
|       | دعوة المسلمين إلى البخل، تفضيلهـم الوثنية على الإسلام                   |

| رقم الصفحة                                                    | الموضوع   |
|---------------------------------------------------------------|-----------|
| أنَّهم أحبَّاء الله و أصفياؤه، إنكارهم نزول كتاب بعد موسى ٢۶٨ | إدعاؤهم أ |
| إلى النبي في حكم الرجم ٢۶٩                                    | رجوعهم إ  |
| بن محين الساعـة، تهجّمهم على ذات الله عزّ و جل ٢٧٣            | سؤالهم ع  |
| ناباً من السماء ۲۷۴                                           | طلبهم ک   |
| لقبلية إلى الكعبة ٢٧٥                                         | تحويل ال  |
| نبي نصاري نجران ۲۷۸                                           | مباهلة ال |
| ي المباهلة ٢٨١                                                | الدعوة إل |
| لتشريعية لحرمة الأشهر الحرم ٢٨٤                               | الخلفية ا |

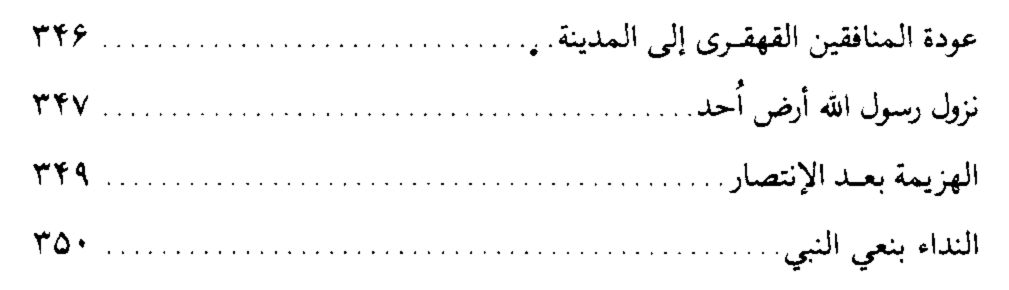


| 274 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | إجلاء بني قينقاع من المدينة |
|-----|---------------------------------------|-----------------------------|
| 794 |                                       | إجلاء بني النضير            |
| ۳۰۰ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | إبادة بني قريظة             |



| رقم الصفحة                           | الموضوع                                       |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ***                                  | نزول النبي فـي وادي بدر                       |
| ناء العريش ٣٢٣                       | بناء العريش، تعليق على تغوير القلب و ب        |
| در ٣٢٥                               | ارتحال قريش من مقمامهم و نزولهم وادي ب        |
| ***                                  | الشرارة التي أشعلت الحرب                      |
| ۳۲۸                                  | الإعانات الغيبية                              |
| سريقين الآخر قليلاً في بدء الحرب ٣٢٩ | إراءة العدو قليلاً في المنام، إراءة كل من اله |
| ۳۳۰                                  | إراءة المشركين كثرة المؤمنين أثناء القتال     |
| ۳۳۱                                  | استغاثة المسلمين و نـزول الملائكة             |
| ۳۳۲                                  | الامداد بالنعاس، الامداد بنزول المطر          |
| اء الرعب في قلوب المشركين ٣٣٣        | الامداد بتثبيت أقدام المؤمنين، الامداد بإلق   |
|                                      | اختلافهم فسي الفئي                            |
|                                      | ما معنى الأنف ال في الآية                     |
| ۳۳۸                                  | أخذ الأسرى قبل المدعم و الإستقرار             |
| <b>TF1</b>                           | الوعد الجميل للأسرى                           |

٢ \_ غزوة أُحد

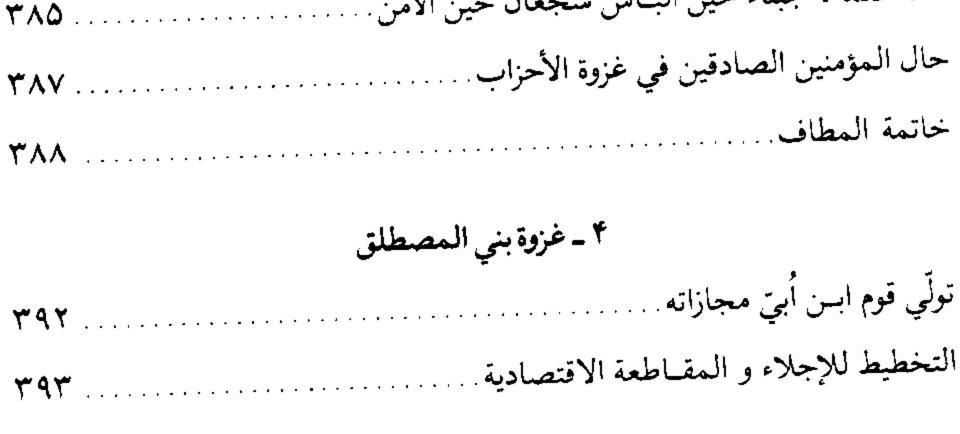


| رقم الصفحة    | الموضوع                                  |
|---------------|------------------------------------------|
| ۳۵۳           | حنكة النبي العسكرية                      |
| ۳۵۵           | تصدّع جيش المسلمين و انحـلال زمامه       |
|               | على أعتاب الردّة                         |
| ***           | القصاص بالقسط                            |
| لايجابيات ٣۶۴ | مطاردة العدو، غزوة أُحد بين السلبيات و ا |

#### ٣-غزوة الخندق

÷

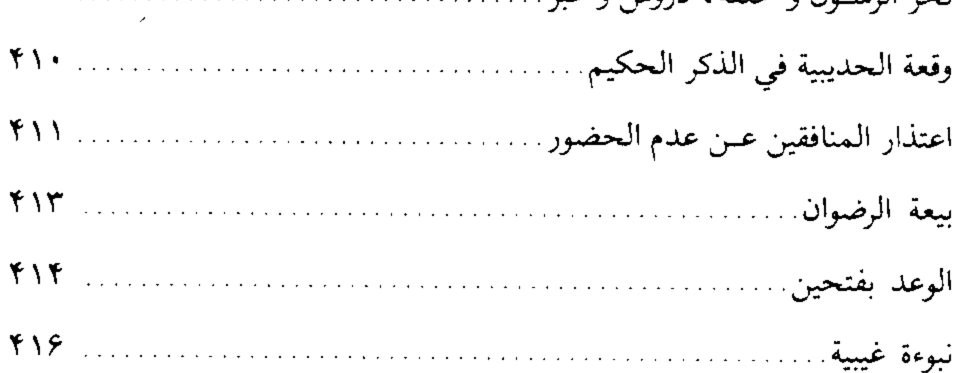
| ۳۷۱        | حفر الخندق و احداثه حول المدينة                       |
|------------|-------------------------------------------------------|
| ۳۷۶        | استبشار المؤمنين وكآبة المشركين                       |
| <b>TVV</b> | انقسام المشركيين على أنفسهم                           |
|            | غزوة الأحزاب في الذكر الحكيم                          |
|            | استحواذ القلق عند مرابطة الأحزاب                      |
| ۳۸۳        | حياكة الدسائس لفتح الثغرات، المشارفة على أعتاب الردّة |
|            | عدم جدوى الفرار                                       |
| ***        | سعة علمه، جبناء حين البأس شجعان حين الأمن بيبين       |



| رقم الصفحة                      | الموضوع                                 |
|---------------------------------|-----------------------------------------|
| ٣٩۴                             | تشتيت الشمل و بث التفرقة بين المسلمير   |
| در النبي و تـريّثه و تلبّثه ۳۹۵ | حنكة النبي يشيم في اجتياز الأزمة، سعة ص |
| ۳۹۶                             | مقابلة الإساءة بالإحسان                 |
| ۳۹۷                             | العزَّة لله و لرسبوله                   |
| ۳۹۸                             | خاتمة المطاف                            |

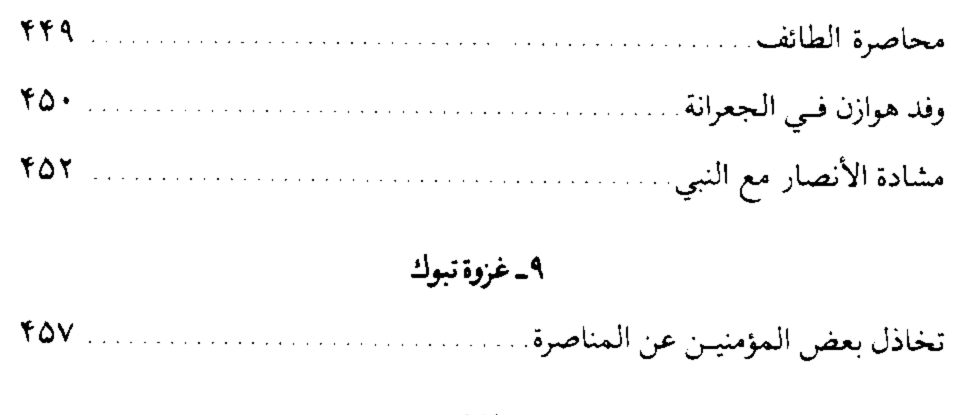
٥ - صلح الحديبية

| رجال خزاعة بين الرسول يُنْتَقُو قريش، مكرز رسول قريش إلى رسول الله يُنْتَقَدّ |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| الحليس رسول ثالث لقريش، عروة بن مسعود رسول قريش                               |
| رسول النبي إلى قريش، عثمان رسول النبي عظيمً إلى قريش                          |
| بيعة الرضوان، سهيل بن عمرو رسول قريش إلى الرسول علي عمر ينكر على              |
| رسول الله بينية الصلح                                                         |
| بنود الصلح ۴۰۴                                                                |
| التاريخ يعيد نفسه                                                             |
| نجر السمل و حلقه، دروس و عبر و عبر                                            |



| رقم الصفحة                            | الموضوع                               |
|---------------------------------------|---------------------------------------|
| منين، الآية الأولى تشير إلى أمرين ۴۱۷ | الأخذ بالحائطة للحفاظ على دماء المؤ   |
| F19                                   | استفسارهم عن علَّة عـدم تحقَّق الرؤيا |
| <b>**</b> •                           | التنبّؤ بظهور الإسلام على الدين كلّه  |
| ة ذات السلاسل                         | ۶ _ غزو                               |
| ن من عـداه                            | السر في انتصار علي (عليه السلام) دو   |
| كة أ <b>و</b> الفتح المبين            | ۷ _ فتح م                             |
| ۴۳۱                                   | كتاب صحابي إلى قريش                   |
| ۲۳۵                                   | المعيار في ابرام المعاهدات مع الكفّا  |
| <b>የኖአ</b>                            | عود على بدء                           |
| <b>***</b>                            | مبايعة النساء للنبي يُشْرِ            |
| ٨ _ غزوة حنين                         |                                       |
| <b>*fv</b>                            | الانتصار بعد الهزيمة                  |

نظرة تحليلية على انهزام المسلمين بادئ بدء ..... ۴۴۸

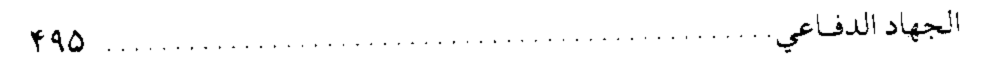


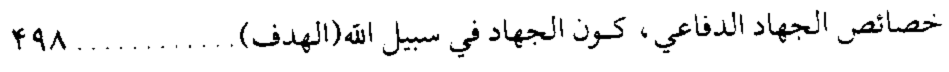
| رقم الصفحة                                                                                                       | الموضوع                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| <b>۴۵</b> λ                                                                                                      | نكوص المنافقيـن عن القتال          |
| 497                                                                                                              |                                    |
| *9*                                                                                                              |                                    |
| *99                                                                                                              | مسجد ضرار                          |
| ي الملكم المراجع | وقعة تبوك، تآمر المنافقين على النب |

### (١١) البراءة من المشركين

| 474 | لماذا لم يحج النبي ينفسه في هذا العام؟                                      |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 474 | لماذا عزل النبي عظيم أبابكر عن مهمة التبليغ؟                                |
|     | مبدأ أمد الهدنة                                                             |
|     | ماهي الوثيقة التي بلّغها أمير المؤمنين(عليه السلام) بعد تلاوة الآيات؟ لماذا |
| 471 | دفع الله سبحانه الأمان عن المشركين؟                                         |
|     | الجهاد الإبتدائي. جهاد دفاعي في الحقيقة                                     |

(17) 1 الجهاد في الإسلام دفاعياً أو تحريرياً الجهاد ضرورة حياتية.....







| رقم الصفحة                      | الموضوع                              |
|---------------------------------|--------------------------------------|
| ۵                               | حد الجهاد و إطاره                    |
| لبشرية من الشرك                 | الجهاد التحريري(الإبتدائي)، تحريـر ا |
| ۵.۶                             | فرض العقيدة ممنوع                    |
| خليص المستضعفين من الظالمين ٥٠٨ | كسر الموانع المفروضة على الشعوب، ت   |
| ۵۱۱                             | رعاية الأخملاق في الحرب              |
| 017                             | الأمنون في الحرب، تمالك النفس        |
| 010                             | منع ممارسة الأساليب الوحشية          |
| ۵۱۶                             | أمان الكفّار                         |
| (11                             | )                                    |
| ة الغدير                        |                                      |
| ۵۲۳                             | النبوّة و الإمامة توأمان             |
| 01F                             | قصة الغدير                           |
|                                 | مصادر المواقعة                       |
| 01V                             |                                      |

خاتمة المعالف

. . . . . . . . . .

| - المطاف |  |
|----------|--|
|----------|--|

| - ^ | ~  | • |  |
|-----|----|---|--|
| G   | ٩. | • |  |

#